



جامعة مؤتة



وزارة التعليم العالي  
والبحث العلمي



صندوق دعم البحث العلمي  
Scientific Research Support Fund

# المجلة الأردنية في اللغة العربية وأدابها

مجلة علمية عالمية متخصصة ومحكمة  
تصدر بدعم من صندوق دعم البحث العلمي  
وزارة التعليم العالي

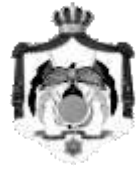
المجلد (١٦) العدد (٤) م ٢٠٢٠

الرقم المتسلسل  
٥٩

ISSN 2520 - 7180



جامعة مؤتة  
عمادة البحث العلمي



المملكة الأردنية الهاشمية  
وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

المجلة الأردنية في  
**اللغة العربية وأدابها**  
مجلة علمية عالمية متخصصة ومحكمة

تصدر بدعم من صندوق دعم البحث العلمي  
وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

المجلد (١٦) العدد (٤) م ٢٠٢٠

الناشر  
عمادة البحث العلمي  
جامعة مؤتة  
الكرك / ٦١٧١٠ الأردن  
فاكس: ٠٠٩٦٢ ٣٢٣٩٧١٧٠  
البريد الإلكتروني : [jjarabic@mutah.edujo](mailto:jjarabic@mutah.edujo)

المملكة الأردنية الهاشمية  
رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية  
( د / ٢٠٠٧ / ٣٦٣٥ )

رقم التصنيف الدولي  
ISSN 2520-7180

**Key title: Jordanian journal of Arabic language and literature Abbreviated  
key title: Jordan. J. Arab. lang. lit.**

يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مُصنَفَه  
ولا يعبر هذا المصنف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية أو أي  
جهة حكومية أخرى

© ٢٠٢٠ عمادة البحث العلمي  
جميع الحقوق محفوظة، فلا يسمح بإعادة طباعة هذه المادة أو النقل منها أو تخزينها، سواء كان ذلك عن طريق النسخ أو التصوير أو  
التسجيل أو غيره، وبأية وسيلة كانت: إلكترونية، أو ميكانيكية، إلا بإذن خطى من الناشر نفسه.  
جامعة مؤتة

المجلد (٦) العدد (٤) م ٢٠٢٠

رئيس التحرير  
أ.د. أنور أبو سويلم

سكرتير التحرير  
د. خالد الصرايرة

#### هيئة التحرير

|                              |                                |
|------------------------------|--------------------------------|
| أ.د. محمد علي فاضل الشوابكة  | أ.د. محمد محمود الدربوبي       |
| أ.د. عبدالحليم حسين الهروط   | أ.د. إبراهيم محمد الكوفحي      |
| أ.د. حسين عباس محمود الرفاعي | أ.د. عمر عبدالله أحمد الفجّاوي |
| أ.د. سيف الدين طه القراء     | أ.د. فايز عارف سليمان القرعان  |

#### الهيئة الاستشارية للمجلة

|                            |                        |
|----------------------------|------------------------|
| أ.د. عبد الملك مرتاض       | أ.د. عبد الكريم خليفة  |
| أ.د. عبد العزيز المانع     | أ.د. عبد السلام المسدي |
| أ.د. عبد الجليل عبد المهدى | أ.د. أحمد الضبيب       |
| أ.د. بكري محمد الحاج       | أ.د. محمد بن شريفة     |
|                            | أ.د. صلاح فضل          |

#### التدقيق اللغوي

أ.د. خليل عبد الرفوع (عربي)  
د. عاطف الصرايرة (إنجليزي)

مديرة المطبوعات  
سهام الطراونة

الإشراف  
د. محمود نايف قرق

التنضيد والإخراج الضوئي  
عروبة الصرايرة

المتابعة  
سلامة الخرشة



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها

مجلة علمية عالمية محكمة

## أ- شروط النشر:

- لغة المجلة هي العربية ويمكن أن تقبل بحوثاً بالإنجليزية أو آية لغة أخرى، بعد موافقة هيئة التحرير.
- يقبل للنشر في المجلة البحث والنصوص المحققة والمترجمة ومراجعات الكتب المتعلقة باللغة العربية وآدابها.
- يشترط فيما يقدم للمجلة أن يكون أصيلاً ولم يسبق تقديمها لمجلة أو آية جهة ناشرة أو أكاديمية (وألا يكون جزءاً من رسالة علمية). ويتعهد الباحث بذلك خطياً عند تقديم البحث للنشر.
- أن يكون البحث المقدم خاصعاً لأسس البحث العلمي وشرائطه.
- يصبح البحث بعد قبوله حقاً محفوظاً للمجلة ولا يجوز النقل منه إلا بالإشارة إلى المجلة.
- يجوز للباحث إعادة نشر بحثه بعد مضي سنتين على نشره في كتاب بعد موافقة هيئة التحرير الخطية على أن يشار إلى المجلة حسب الأصول.
- يتولى تحكيم البحث محكمان أو أكثر حسب تقدير هيئة التحرير.
- يقدم الباحث أربع نسخ مطبوعة ونسخة إلكترونية على (Cd) أو (Flash) باستخدام البرنامج الحاسوبي (MS Word) بمسافات مزدوجة بين الأسطر وهوامش ٢٠.٥ سم، وعلى وجه واحد من الورقة (A4)، بحيث لا يزيد عدد صفحات البحث على (٤٠) صفحة.
- يكون نوع الخط المستخدم في المتن Simplified Arabic بنط ١٤. أما الحواشي فتكون بنفس الخط وبنط ١٢.
- يذكر الباحث على الصفحة الأولى من البحث اسمه ورتبته الأكاديمية والمؤسسة التي يعمل فيها.
- تحفظ الهيئة بحثها في عدم نشر أي بحث وتعده قراراتها نهائية.
- لا ترد الأبحاث التي لم تقبل ل أصحابها.
- يتلزم الباحث بدفع النفقات المالية المترتبة على إجراءات التحكيم في حال سحبه للبحث أو رغبته في عدم متابعة إجراءات التقويم.
- يتلزم الباحث بإجراء التعديلات التي يقترحها المُحكمون خلال شهر من تاريخ تسلمه القرار.
- يخضع ترتيب الأبحاث في المجلة لمعايير فنية تراها هيئة التحرير.
- الأبحاث المنشورة في المجلة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعكس بالضرورة آراء هيئة التحرير أو الجامعة أو سياسية اللجنة العليا أو وزارة التعليم العالي والبحث العلمي في المملكة الأردنية الهاشمية.

## ب- تعليمات النشر:

- أن يكتب ملخصاً للبحث باللغة العربية وآخر بالإنجليزية بما لا يزيد على (١٥٠) كلمة لكل منهما وعلى ورقتين منفصلتين بحيث يكتب في أعلى الصفحة عنوان البحث واسم الباحث (الباحثين) من ثلاثة مقاطع مع العنوان (البريدي والإلكتروني) والرتبة العلمية وتكتب الكلمات الدالة (Keywords) في أسفل صفحة الملخص بما لا يزيد على خمس كلمات بحيث تعبر عن المحتوى الدقيق للمخطوط.

- يُشار إلى المصادر والمراجع في متن المخطوط بأرقام متسلسلة توضع بين قوسين إلى الأعلى هكذا: (١)، (٢)، (٣) ويكون ثبتها في أسفل صفحات البحث، وتكون أرقام التوثيق متسلسلة موضوعة بين قوسين في أسفل كل صفحة، فإذا كانت أرقام التوثيق في الصفحة الأولى مثلاً قد انتهت عند الرقم (٦) فإن الصفحة التالية ستبدأ بالرقم (١). ولا يعاد إيرادها عند نهاية البحث، ويكون ذكرها للمرة الأولى على النحو الآتي:

#### الكتب المطبوعة:

اسم شهادة الكاتب متلوأً باسمه الأول والثاني وملحقاً بتاريخ وفاته بالتاريخين الهجري والميلادي، واسم الكتاب مكتوباً بالبنط الغامق، واسم المحقق أو المترجم، والطبعة، والنافر، ومكان النشر وسنة، ورقم المجلد – إن تعددت المجلدات – والصفحة. مثال:

الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (ت ٢٥٥هـ / ١٦٩م) : **الحيوان**. تحقيق وشرح: عبدالسلام محمد هارون، ط٢، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦٥، ج٣، ص٤٠. ويشار إلى المصدر عند وروده مرة ثانية على النحو الآتي: **الجاحظ، الحيوان**، ج، ص.

#### الكتب المخطوطة:

اسم شهادة الكاتب متلوأً باسمه الأول والثاني وملحقاً بتاريخ وفاته بالتاريخين الهجري والميلادي، واسم المخطوط مكتوباً بالبنط الغامق، ومكان المخطوط، ورقمه، ورقم اللوحة أو الصفحة. مثال: الكناني، شافع بن علي (ت ١٣٣٠هـ / ٢٣٠م) : **الفضل المأثور من سيرة السلطان الملك المنصور**. مخطوط مكتبة البدليان بكسفورد، مجموعة مارش رقم (٤٢٤)، ورقة ٥٠.

#### الدوريات:

اسم كاتب المقالة، عنوان المقالة موضوعاً بين علامتي تصيص " "، واسم الدورية مكتوباً بالبنط الغامق، رقم المجلد والعدد والسنة، ورقم الصفحة، مثال: جرار، صلاح: "عنية السيوطى بالتراث الأندلسى - مدخل"، مؤتة للبحوث والدراسات، المجلد العاشر، العدد الثانى، سنة ١٤١٥هـ / ١٩٩٥م، ص ٢١٦-٢١٧.

#### وقائع المؤتمرات وكتب التكريم والكتب التذكارية:

ذكر اسم الكاتب، واسم المقالة موضوعة بين علامتي تصيص " "، واسم الكتاب كاملاً بالبنط الغامق، واسم المحرر أو المحررين إن كانوا غير واحد، ورقم الطبعة، واسم المطبعة والجهة النافر، ومكان النشر، وتاريخه، ورقم الصفحة. مثال: الحياري، مصطفى: "توطن القبائل العربية في بلاد جند قنسرин حتى نهاية القرن الرابع الهجري"، في محراب المعرفة: دراسات مهداة إلى إحسان عباس، تحرير: إبراهيم السعافين، ط١، دار صادر ودار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٧م، ص ٤١٧.

- تكتب الأعلام الأجنبية حين ورودها في البحث باللغة العربية والإنجليزية بعدها مباشرة محصورة بين قوسين ( ).

- يراعى النظم المتبعة في دائرة المعارف الإسلامية عند كتابة الأسماء والمصطلحات العربية بالحروف اللاتينية.

- ترسم الآيات القرآنية بالرسم العثماني بين قوسين مزهرين ﴿﴾ مع الإشارة إلى السورة ورقم الآية. وتثبت الأحاديث النبوية بين قوسين هلاليين مزدوجين ( ) ) بعد تحريرها من مظانها.
- تكون المراسلات على النحو الآتي:

رئيس تحرير المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها  
عمادة البحث العلمي، جامعة مؤتة، المملكة الأردنية الهاشمية  
ص.ب (١٩) مؤتة - (٦١٧١٠) الأردن  
هاتف (٩٦٢-٣) ٢٣٧٢٣٨٠ - ٩٩  
فاكس: (٩٦٢-٣) ٢٣٩٧١٧٠  
E-mail: jjarabic@mutah.edu.jo



## المجلة الأردنية في اللغة العربية آدابها

مجلة دورية محكمة تصدر عن اللجنة العليا للبحث العلمي - وزارة التعليم العالي والبحث العلمي - وعمادة البحث العلمي في جامعة مؤتة، الكرك، المملكة الأردنية الهاشمية

ثمن العدد: (٣) دنانير

### قيمة الاشتراك

تصدر المجلة أربعة أعداد في السنة، ويدفع قيمة الاشتراك بالدينار الأردني أو ما يعادله بشيك أو بحوالة بنكية ترسل إلى:

رئيس تحرير المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها  
عمادة البحث العلمي / جامعة مؤتة  
الكرك - الأردن

قيمة الاشتراك السنوي:

- للافراد:

- داخل الأردن: (١٠) دنانير
- خارج الأردن: (٣٠) دولاراً

- للمؤسسات:

- داخل الأردن: (٢٠) ديناراً
- خارج الأردن: (٤٠) دولاراً

- للطلبة: (٥) دنانير سنوياً

اسم المشترك وعنوانه:

|         |  |
|---------|--|
| الاسم   |  |
| العنوان |  |
| المهنة  |  |

طريقة الدفع:  شيك  حواله بنكية  حواله بريدية

التاريخ: ٢٠١ / / التوقيع:



## محتويات العدد

المجلد (١٦) العدد (٤) م ٢٠٢٠

| الصفحات | اسم البحث                                                                                                                                                                                                        |   |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٤٨-١٣   | يقظة الحس الزمني في الدرس البلاغيين بين التركيب والدلالة "نماذج مختارة من أحوال المسند إليه والمسند"<br>د. موزة بنت حمد الكعبي                                                                                   | * |
| ٧٦-٤٩   | قراءة في فكر وليد معابرة من خلال كتابه "ذكريات خبيثة"<br>أ.د. محمد حسن عواد، فاطمة محمد حسن إسماعيل                                                                                                              | * |
| ١٠٠-٧٧  | وظيفة التنوين في أبنية الأسماء المُعرَبة: دراسة صوتية صرفية<br>د. جمال دليع العريني                                                                                                                              | * |
| ١٤٠-١٠١ | التوجيه الدلالي لِنَمَادِجَ مِنِ الْاِنْزِيَاحِ الْلُّغُوِيِّ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ<br>د. باسم يونس البديرات                                                                                                 | * |
| ١٦٢-١٤١ | أثر اللسانيات التداولية في فهم الدلالات البلاغية للتشبيهات في العربية<br>د. هاجر أحمد المومني                                                                                                                    | * |
| ٢١٦-١٦٣ | مُؤَشِّراتُ الْانْكِسَارِ وَمَحْفَزَاتُ الْاِنْتِصَارِ فِي الْخِطَابِ الشَّعْرِيِّ الْفُلَسْطِينِيِّ مُدَارَسَةُ أَيْدِيُولُوْجِيَّةٌ<br>في "تَجْمَةٌ فَوْقَ بَيْتِ لَهْ" لخليل توما<br>د. طه غالب عبد الرحيم طه | * |



## يقطة الحس الزمني في الدرس البلاغيين بين التركيب والدلالة

### ـ تماذج مختارة من أحوال المسند إليه والمسند

د. موزة بنت حمد الكعبي \*

تاریخ قبول البحث: ١٥/٦/٢٠٢٠ م. تاریخ تقديم البحث: ١١/١٠/٢٠١٩ م.

### ملخص

هذه الدراسة تبين الفكر البلاغي عند أربابها تجاه الزمن، فهو يمثل لديهم سياقات نصية ذات قوالب ذهنية لها وظائف معرفية وأبعاد معنوية، تنتج عنها كثافة بلاغية تتماشى بخط متوازٍ مع النظم النحوية للغة التي تحملها جنباً إلى جنب ولم تختلفها إلا في تأويلات لها استناداتها المعرفية تجسد هذه الدراسة وثيقة بلاغية مكتفة متخذة من عروس الأفراح والمطول والأطول لشرح تلخيص الخطيب القزويني أنموذجاً في أحوال المسند والمسند إليه لتجسد نموذجاً للفكر البلاغي نحو التراكيب اللغوية وأزمانها واستمطار معانيها، تحوي هذه الدراسة على ثلاثة محاور أساسية تشكلت عبر النظر إلى وجهة الزمن وحجم امتدائه بالحركة من عدمها:

١. دائرة الحس الزمني في الدرس البلاغي، زمن الحدث والحدث عنه دراسة عمودية

٢. مراتب الحس الزمني في الدرس البلاغي التنبؤي الاستشرافي أو التراجعي المتأخر دراسة أفقية.

ـ أـ يقطة الحس البلاغي الزمني التنبؤي الاستشرافي السابق لوقته

ـ بـ يقطة الحس البلاغي الزمني التراجعي المتأخر عن وقته.

ـ ٣ـ يقطة الحس البلاغي من تغيب الزمن وتصفيه.

لخلاص هذه الدراسة بأن الفكر البلاغي فكر تأويلي تتبعه سياقات النصية وفق نظامها اللغوی وما ينتج عنه من معانٍ متعددة لعقارب الزمن أحياناً، سواء كان الزمن متقدماً أم متاخراً أم مصfraً، مع الأخذ بالاعتبار ما يحتويه السياق من أدوات وضمامات وقرائن حالية كتصنيف المتكلم من لا يكذب ومتكلماً يكذب ليصب ذلك كله في صنع معنى بديع دقيق، وأن هناك مساحات من الزمن متداخلة مع بعضها رغم اختلاف توقيتها لوجود مساحات سياقية متواالية في الأحداث تتطلب نظماً زمنياً متداخلاً.

**الكلمات المفتاحية:** الزمن، الدرس البلاغي، الإسناد، التقييد بالشرط، البلاغيون، الحدث، المتحدث.

\* قسم اللغة العربية، جامعة حفر الباطن، المملكة العربية السعودية.

حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

## **Awareness about Time Sensation in the Rhetorical Lesson between Structure and Indication (Selected models from predicate and subject-predicate conditions)**

**Mozah Hamad Alkaabi**

### **Abstract**

This study shows the rhetorical thought of its specialists towards time. Thus, it represents textual contexts that have mental formation with cognitive functions and meaningful dimensions which are filled with rhetoric that runs in a paralleled line with the grammatical system of the language holding it side by side and never breaking it unless in some interpretations that have cognitive basis. This study embodies an intensive rhetorical document taken from a book entitled (Wedding Bride for illustrating the model of both lengthy and longest) regarding the attribution and restriction condition that embody in rhetorical thought to deal with the linguistics structures regarding its time and the extract meanings. This study consists of three main parts which form by looking to the direction of time and its fullness of movement: 1. The circle of sense of time in the rhetoric lesson, the event's time and the speech about it – a vertical study. 2. Degrees of sense of time in rhetorical lesson of predictive outlook or the late retrospective – a horizontal study: a. consciousness of sense of rhetorical time of predictive outlook that precede its time. b. The sense of rhetoric retrospective time that late of its time. 3. The sense of rhetoric in the absence and unavailability of time. To conclude that the rhetorical thought is an interpretive thought that tracing the textual contexts according to its linguistics system and its result from others sometimes of exact time early, late or nothing from contexts with a concentration on what the context's tools, enclosure and current evidences such as the classification of the speaker does not lie and the speaker lies which creates wonderful accurate meaning. Also there were spaces of time interacts with themselves despite the difference in timing for existence of consecutive context spaces required interacted time system.

**Keywords:** Time-Rhetorical Lesson-Attribution--Restriction condition-the event-speaker

لم يكن البلاغيون بمعزل عن دقة الحس الزمني شعبه ودروبه وأثره، فهو من الأدوات الإجرائية التي تقود إلى تشيد المعنى ضمن ضوابط التأويل المعرفي للدرس البلاغي، فقد أدركوا أن الزمن يتفاوت لتفاوت الحدث وتعدد زمن الحديث عنه وفق معنى يرسمه قائله، أو ناقل الحديث، فالمعنى منفصل عن الواقع المدرك، وما الصلة بينه وبين الواقع إلا صلة عرضية؛ لأن المعنى كما يقول الرازى: "ما عنده العانى وقصده الفاصل"(<sup>١</sup>)، فهو وثيق الصلة بقصد القائل، فما هو إلا أبنية نفسية وأمثلة شعورية في نفس قائله، وينتجي ذلك في حديث أهل البلاغة حيناً في خروج الكلام خلاف مقتضى الظاهر مثلاً، وسيتضح ذلك بمناقشة الأمثلة وال Shawahid في هذه الدراسة، وما جهد أولئك الجهابذة في قياس الزمن وأثره على السياق إلا دلالة على استيعاب الدرس البلاغي للزمن ودلالته.

**موضوع البحث:**

يقظة الحس الزمني في الدرس البلاغيين بين التركيب والدلالة "تماذج مختارة من أحوال المسند إليه والمسند نموذجاً"

**مشكلة البحث:**

لا شك بأن هذه الدراسة تجيب عن عدد من الإشكاليات التي تواجه الباحث:

\* ماهي صورة الزمن عند البلاغيين في أحوال المسند إليه والمسند؟

\* كيفية تفاعل عناصر السياق لإنتاج دلالات زمنية وفق التركيب والسياق من وجهة نظر السبكي والسعد والعصام في أحوال المسند والمسند إليه وكيف تجلي تلك الدلالات في مفاهيم ورسائل مباشرة أو غير مباشرة للمنتقى.

\* كيف تتبع الفكر البلاغي السياقات النصية ذات الدلالات الزمنية وفق نظامها اللغوي وأثر ذلك في تأويل وإنتاج المعنى؟

\* هل للبلاغة زمنها الخاص عند الشراح؟

(١) الرازى، فخر الدين أبو عبدالله محمد بن عمر، *التفسير الكبير ومفاتيح الغيب*، ج: ١، ط: ٣، بيروت، دار الفكر، ١٤٠٥هـ، ١٩٧٥م، ص ٣٢.

## حدود الدراسة:

### الحد الأول من حيث الموضوع:

الزمن من حيث وحداته الثلاث (ماضية- مضارعة -أمر) التي نص عليها النحاة العرب القدمى<sup>(١)</sup> غير أن التعبير عن الزمن يتأخذ صورا مختلفة في الأداء، وهو في الغالب عن طريق الوحدات المعجمية الدالة، أو من خلال تصريف الأفعال، أو من خلال ما توحى به التراكيب، ويستفاد من السياقات أو الأساليب المتبعة في الكلام، ولذا ستشمل الدراسة على كل ما يتعلق بسيارات الزمن من ضمائم وقرائن تساعد في تحديد زمنية المراد، ومنها ما يتعلق بزمن تواجد الشخص كما في الالتفاتات فزمنية المتحدث أو وقت التلفظ في القول سيكون له زاوية في هذه الدراسة ولربما سأله سائل ما سبب جعل الالتفاتات في هذه الدراسة زمنية؟

الالتفات حال من أحوال المسند وإن لم يتقييد بالمسند إليه كما ذكر السكاكي<sup>(٢)</sup>، أما دخوله في السياق الزمني لا من حيث الوقت بل من حيث وقت وجود المخاطب، أي زمن التلفظ كان موجودا أم غائبا واستأنس بما رأته إحدى الاستاذات حين كتب بأهمية دراسة الزمن البلاغي وذكرت منه الالتفاتات في مقال لها<sup>(٣)</sup>، لاشك أن لزمن التلفظ بالقول تواجد في معنى الزمن فحال حضور الشخص أو غيابها وقت الحديث أو زمنه هو ما تم اعتبار صلته بالزمن، فالدراسة وإن كانت زمنية إلا أنها ليس زمنية بالمعنى الحرفي المعجمي، بل ما يدل على معنى الزمن ويخدم السياق ليعطيه بعده زمنيا.

### الحد الثاني من حيث النص:

لم يخصص المُنْجِز البلاغي القديم فصولاً للزمن، غير أنَّ محاريثه طالته، وتربيته زرعت فيها أطيب النُّكُّات التي تستحق الوقوف والتأويل، وتنطلق هذه الدراسة متذكرة من بعض نصوص شروح التلخيص كعروض الأفراح لبهاء الدين السبكي، والمطول لسعد الدين النقاشاني والأطول لعصام الدين الإسفرايني، في أحوال المسند و المسند إليه، وليشمل ما ذكره السبكي والسعد والعصام عن الزمن وفق الحد المذكور ضمن مواطن أحوال المسند إليه والمسند ولا ينفي هذا التحديد خلو هذه الشروح

(١) سيبويه، أبو البشر عثمان بن قنبر، الكتاب ، أبو البشر عثمان بن قنبر، تحقيق: عبد السلام هارون، بيروت، عالم الكتاب، ١٩٥٠م، ط: ١، ص: ١٢ / ١

(٢) السكاكي، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر بن محمد، مفتاح العلوم ضبطه وكتب هوامشه وعلق عليه: نعيم زرزور الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط: ٢ ، ، ص ١٩٧٨م ، ، ١٩٩

(٣) العتيبي، زكية الزمن البلاغي، جريدة الجزيرة، العدد: ١٧٢١٥، تاريخ النشر ١٦-١١-٢٠١٩

من الحديث عن الزمن وسياقاته وجهاته في بقية شروحهم في المجاز المرسل وبعض فصول البديع وفراة كما سأشير في دراسات مشابهة.

### أهمية البحث:

تأتي أهميته من أهمية كتاب التلخيص للخطيب القزويني في البلاغة الذي عُدَّ الشمس التي تدور عليها كواكب البلاغة، ومنها تأتي أهمية الشروح التي دارت حوله<sup>(١)</sup>، و من أهمها: عروس الأفراح لبهاء الدين السبكي، المطول في شرح تلخيص المفتاح لسعد الدين التفتازاني، والأطول في شرح تلخيص المفتاح، لعصام الدين الاسفرايني، فالسبكي عُدَّ من قبل بعض أهل الاختصاص أفصل من القزويني ذاته، في حين اعتبر مطول السعد من خيرة الكتب التي تمثل الاتجاه الكلامي في التأليف البلاغي<sup>(٢)</sup>، كما أن العصام وإن كان أقل منهما جودة غير أن مناكفاته للسعد رفعت من قيمة الشرح<sup>(٣)</sup>.

تُزِّيَّح هذه الدراسة الستار عن نفائس هذه الشروح التي حُصر وصفها بأنها فلسفية فقط دون إشارة إلى الفتوح الأدبية التي تحتاج إلى من يجليها ويبيّن سبقها وقربها من الدراسات الأدبية، كما أنَّ "المقاربة التداولية للزمن موقعاً بارزاً ضمن خريطة المنظورات التحليلية في خريطة البحث اللساني المعاصر"<sup>(٤)</sup>.

في هذه الدراسة إثبات ورد على ما شاع بين المختصين بدراسة الألسنية في الغرب من أن اللغات السامية ومنها العربية ناقصة الدلالة على الزمن بفعلها، فالعربية ليس فيها إلا فعلين منجز أو غير منجز، من جهة نظرهم، فهي لا تهتم بصيغ الأفعال الثلاثة وفروعها بقدر ما تهتم بالحدث المتمهي والحدث الذي لم ينته<sup>(٥)</sup> وهذه الدراسة وإن لم تكن مختصة بالأفعال الزمنية إلا أن حديثها عن الزمن بأشكال متعددة ليثبت ويدعم "أن اللغة التي استطاعت أن تجسد الوقت بألفاظ كالضي والشروع والجر والبكور والغدو رغم صعوبة التفرقة بين هذه الأوقات في كثير من اللغات الأخرى إلا بالجمل

(١) مطلوب، أحمد، القزويني وشرح التلخيص، مكتبة النهضة، بغداد، العراق، ١٩٨٦م، ط: ٢، ص: ٥٢٤.

(٢) مطلوب، أحمد، القزويني وشرح التلخيص، ص: ٥٦٩، ٥٣.

(٣) مطلوب، أحمد، القزويني وشرح التلخيص، ص: ٦٠٠، المراغي، أحمد مصطفى، تاريخ علوم البلاغة والتعريف ب الرجالها، شركة مكتبة مطبعة مصطفى الباي الحلبي وأولاده بمصر، ١٩٥٠م، ط: ١، ص: ١٧٩.

(٤) الملاخ، احمد، الزمن في الخطاب مقاربة تداولية معرفية، المغرب، الدار العربية للعلوم ناشرون، ٢٠٠٩م، ط: ١، ص: ٦٧.

(٥) عبد الجبار توأمة، زمن الفعل في اللغة العربية قرائنه و وجهاته، دراسات في النحو العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ١٩٩٤م ط: ب، ت، ص: ٧٧.

يقطة الحس الزمني في الدرس البلاغي بين التركيب الدلالة "تمازج مختارة من أحوال المسند إليه والمسند"

د. موزة بنت حمد الكعبي

والتراكيب، فليس من الطبيعي أن يبلغ إحساس القوم بالزمن ثم يخلو كلامهم من الدلالة على الإحساس في مواضع مختلفة" (١) .

### منهج البحث:

اتبعت هذه الدراسة المنهج الوصفي التحليلي من جمع للشواهد، لتننظم في تقسيمات، وفق نظرة زمن الحدث وزمن الحديث عنه ومحور آخر وفق تقديم عقرب الزمن في السياق أو تأخيره أو تصفيير السياق من الحس الزمني

### الدراسات المشابهة:

وهي إما في اتجاه النحو أو في البلاغة، وفي حقيقة الأمر لم أثر على دراسة تناولت الزمن وفق ما جاء في شروح التلخيص الثلاثة أو غير الثلاثة حسب ما أعلم، أما ما أشبهه الدراسة من حيث الزمن في الدرس البلاغي، فهناك ثلث دراسات أطروحتان ومؤلف، أما المؤلف فهو لإسماعيل شكري "في معرفة الخطاب الشعري دلالة zaman وبلغة الجهة"، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، الطبعة الأولى سنة ٢٠٠٩م، والكتاب بعيد الطرح عن هذه الدراسة حيث إنه كما ذكر جميل حمداوي: "أنه اهتم بالجهة البلاغية باستثمار آلية التكرار، فهو يحيلنا على بلاغة الجهة بالخصوص، على أساس أن التكرار هو بمثابة إيقاع زمني دائري يتحكم في مقومات التشكيل، ويسمى أيضاً بتكرار الوضع" (٢).

أما ما يخص الأطروحتان فهما الأقرب بالنسبة لهذه الدراسة من حيث الاختصاص البلاغي إلا أن الدراستين اتجهتا نحو التأصيل لمصطلح الزمن البلاغي على أبواب البلاغة المتعددة، وهما طور الإعداد ولم يتم مناقشتهما بعد وقد اطلعنا على خطتهما بعد التوابل مع مشرف الأولى ومع الباحث ذاته في الدراسة الثانية، وهما:

١- "الزمن البلاغي تأصيل وتطبيق مدح الذات في شعر المتّبّي نموذجاً"، سراب بنت صالح بن صبيح، إشراف: د. زكية السليس العتيبي، رسالة ماجستير، جامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن

(١) العقاد، عباس محمود ، الزمن في اللغة، مجلة الأديب اللبناني، العدد: ٦، ١٩٦٠ م، ص: ٢، العقاد، عباس محمود، اللغة الشاعرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، ٢٠١٣م، ب، ت، ص: ٤٤.

(٢) شكري، إسماعيل، في معرفة الخطاب الشعري: دلالة zaman وبلغة الجهة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط: ١، ٢٠٠٩م. ص: ٥٥، حمداوي، جميل، مفهوم الجهة في اللسانيات، الألوكة ، المغرب، ٢٠١٦م، ط: ١، ص: ١٦.

السعوية-٤٣٨-٤١٥هـ، تناولت الزمن كما ذكرت في خطة رسالتها من حيث زمن المتكلم لا بألفاظه المعجمية، كما أنها تناولته قبل عبد القاهر الجرجاني وحتى القزويني.

٢- "الزمان في البلاغة العربية"، ضياء حسين محب الدين، إشراف: د. البدرى الأمين دفع الله، جامعة الجزيرة، السودان، ٢٠١٧م، وتم توزيع أبواب وفصول الرسالة على أبواب البلاغة الثلاثة، في حين أن دراستي أتت على محاور مختلفة لا من حيث الأبواب البلاغية بل من حيث دوائر الزمن ومراتب الزمن من حيث تقديم الزمن أو تأخيره أو امتلاء السياق بالزمن أو تصفيره، وبهذا يتضح الفرق بين الدراستين وهذه الدراسة من حيث التقسيم والتناول والتخصيص لشرح بعينهم، وقد علمت بالرسالتين بعد الانتهاء من هذه الدراسة بوقت طويل.

أما الدراسات التي تكلمت عن الزمن من الناحية النحوية فهي كثيرة جداً وحدودها نحوية لسانية صرفية مقارنة بين اللغات في كثير من الأحيان، ولم يكن جانب المعنى ومعنى المعنى بالتفصيل هاجسها لها، وإن تطرق لها بصور مبسطة، وعلى سبيل المثال لا حصر:

١- زمن الفعل في اللغة العربية قرائته وجهاته دراسات في النحو العربي، عبد الجبار توأمة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ١٩٩٤م ط: ب، ت.

٢- الزمن في الخطاب مقاربة تداولية معرفية، احمد الملاخ، الرباط-المغرب، الدار العربية للعلوم ناشرون، ٢٠٠٩م، ط: ١.

٣- دلالة الزمن في اللغة العربية دراسة النسق الزمني للأفعال، دار توبقال، عبد المجيد جحفة، الدار البيضاء، المغرب، ٢٠٠٧م، ط: ١،

٤- مفهوم الجهة في اللسانيات، جميل حمداوي، الألوكة، المغرب، ٢٠١٦م، ط: ١.

والدراسات السابقة نحوية لسانية خالصة لم تطرق إلى البلاغة البالغين ولها من القيمية العلمية مالا يغضُّ منها.

### خطة البحث:

اشتملت هذه الدراسة على ثلاثة محاور:

١. دائرة الحس الزمني في الدرس البلاغي دراسة عمودية:

أ- زمن الحدث

ب- زمن الحديث عنه.

٢- مراتب الحس الزمني في الدرس البلاغي التنبؤي الاستشرافي أو التراجعي المتأخر دراسة أفقية.

أ- يقطة الحس البلاغي الزمني التنبؤي "الاستشرافي" السابق لوقته.

ب- يقطة الحس البلاغي الزمني التراجعي المتأخر عن وقته.

٣- يقطة الحس البلاغي من تغيب الزمن وتصفيه.

أولاً: دائرة الحس الزمني في الدرس البلاغي:

وهو محور عمودي يضرب عمق الزمن في قسمه إلى شقين:

أ- زمن الحديث مثل: التعبير بالمسند الفعلي بدلاً من الجملة الاسمية أو الاسم.

ب- زمن الحديث عنه، مثل: الانتقال من ضمير الغائب إلى ضمير المتكلم في الالتفات.

أ- زمن الحديث:

أدرك البلاغيون أن لزمن الحديث في صنعتهم دوالً زمنية ذات مغازٍ بعيدة، بل كان من المسلمين لديهم فتحذوا عن مزية المسند الفعلي عن غيره لما فيه من اختزال وانكماس للحدث والزمن، دون أن يحتاج إلى ضمية أو قرينة تبين ذلك؛ مما يجعله أقرب إلى الاختصار، الذي هو آنس للبلاغة وأكثر سكناً لها.

قال السبكي: (يكون المسند فعلاً دلالة على أحد الأزمنة مع الاختصار؛ لأن قوله: "زيد قائم" يدل على وقوع قيامه في الماضي مع الاختصار، فإنه يغني عن قوله: "قائم في الماضي" والفعل حيث وقع دل على التقييد بأحد الأزمنة الثلاثة، إما معنِّياً مثل: "قام" حيث لم يقع صلة، أو صفة لنكرة عامة، أو في شرط، ومثل: "سيقوم" وإما مبهمًا بين أمرين مثل المضارع إذا قلنا: إنه محتمل للحال والاستقبال، والماضي إذا وقع صفة أو صلة لنكرة عامة فإنه يحمل المضي والاستقبال والحال....خلافاً لقول ابن مالك: "يتحمل المضي والاستقبال فإنها عبارة قاصرة لعدم ذكر الحال، ودلالة الفعل على الزمان بالتضمن بخلاف دلالة "قائم" على الحال؛ فإنها ليست بالتضمن بل الالتزام

وتحقيق أن الفعل الواقع صلة سلب الدلالة على تعين الزمان وصار صالحًا للأزمنة الثلاثة مضارعاً كان أم ماضياً<sup>(١)</sup>.

فالحس الزمني عندهم دقيق لارتباطه بالسياق الفعلى للنص، فال فعل المضارع "ينجح" في قوله: "محمد الذي ينجح رأيته" ليس حُجراً على الاستقبال بقدر ما هو تحديد لصفة محمد المعنى، ولم يكتفى البلاغي ونعود حدود هذا بل كانوا مدركين أن الزمن الواحد ينبع عن تمثلات ذهنية متعددة ينتهي منها المتكلم ما يناسب السياق الحالي، فالتمثيل الذهني المعرفي صيغة مركبة تعتمد على خلق وتعديل وتجميع تمثلات ذهنية لتأويل المفهوم: ومن تلك الصيغة المركبة أن الفعل إذا جاء واصفاً للحال فهو لا يعني المضي بمعناه الحرفي ولا الاستقبال بمعناه المتقدم الدقيق، بل نراه كما يقول السعد: أنه يعني (أجزاء من أواخر الماضي وأوائل المستقبل متعاقبة من غير مهلة وترابط، كما في "زيد يصل" والحال أن بعض صلاته ماضٍ وبعضها باق فجعلوا الصلاة الواقعة في الأنات الكثيرة المتعاقبة واقعة في الحال)<sup>(٢)</sup>، وفي قوله: "أجزاء من الماضي والمستقبل" نجد حسناً زميلاً رمادياً متداخلاً عند البلاغيين دون القطع بانتماهه إلى أي وقت.

وتتبه البلاغيون إلى دقة وبيان ارتباط الفعل بقرينه كما في الفعل المضارع لا ينافي سمة الاختزال والانكماس في الفعل، فالعصام يقرر أن هذا زيادة في المعنى بطريقة التدرج لتعيين أمر ما بطريقة أكثر اختصاراً من التعبير بالمسند الاسمي، يقول العصام: (إإن قلت: لا يرجح ذلك الفعل المضارع على الاسم؛ لأنَّ تقييده بأحد الأزمنة يتوقف على القرينة لاشترائه، قلت: يحصل التقييد بدون القرينة بأحد الأزمنة بمقتضى الوضع لا محالة، وإنَّما يُحتاج إلى القرينة لتعيين المراد.

إإن قلت: فما الفائدة في الإيراد فعلاً ولا مندوحةً عن القرينة إلا أنَّ القرينة هنا لتعيين المراد، وفي الاسم للتقييد؟ قلت: فائدته التدرج في التعيين، وذلك موجب لمزيد التقرير.

بقي أنه لا تظهر منافاة التقييد بالقرينة العقلية التقييد على أخص وجه؛ إذ القرينة العقلية لم تُعدَّ من موجبات الإطباب، وكيف لا؟ وإيجاز الحذف لا يعقل بدون القرينة!<sup>(٣)</sup>.

(١) السبكي، بهاء الدين أحمد بن علي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، ج: ١، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٢٣-٢٠٠٢م، ص: ٤١٣.

(٢) التفتازاني، سعد الدين بن مسعود بن عمر، المطول شرح تلخيص المفتاح، صححه وعلق عليه: أحمد عزو عناية، ط: ١، بيروت-لبنان، دار إحياء التراث، ١٤٢٥هـ، ص: ٣٠٠.

(٣) الأسفرايني، عصام الدين إبراهيم بن محمد، الأطول على تلخيص المفتاح، دراسة وتحقيق: محمد الخراز، رسالة جامعية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض السعودية، ١٤٢٣هـ-١٤٣٤هـ، ج: ٢، ص: ٤٨٩، ٤٨٨.

ولثنائية الاسم والفعل مساحتها في الدرس البلاغي فهي تدور على قطبين متناقضين موجب الحركة في الفعل وهو الحدث وزمنه وسلبها وهي الثبوت والاستمرار في المسند في الاسمي، لنجد السبكي والسعدي يتناولان الزمن بطريقة فنية ضاربين المثل بشواهد وأمثلة، كقول طريف:

أو كُلَّمَا وَرَدَتْ عَكَاظَ قَبِيلَةَ بَعْثُوا إِلَيَّ عَرِيفَهُمْ يَتَوَسَّمُ (يذكر الشاعر بسالته وشهرته، وأنه كلما وردت قبيلة سوق عكاظ أرسلوا القيم على أمرهم يتسم الوجه؛ ليتعرف على طريف طبا للثأر منه؛ لأن له في كل قوم نكایة، ولو وضع الاسم موضع الفعل، وقال: بعثوا إلي عريفهم متوسما، لذهب من المعنى شكله ورواؤه، وفسد الكلام، وذلك لأن أراد أن العريف يقع منه التوسم والتعرف والتأمل شيئاً فشيئاً، فهو دائب المراجعة والتتصفح، وتتجدد النظر في وجوه القوم، وهذا يعني أنه معنٍي جداً بالبحث عن طريف، ولو قال: "متوسماً" لكان المعنى أن العريف على صفة التوسم، والتأمل دون إشعار بحالة التجديد، وإذا عرفت هذه الخصوصية في دلالة الفعل ودلالة الاسم وهي الخصوصية التي تشتت الحاجة إلى معرفتها في علم البلاغة) <sup>(١)</sup> كما يقول الجرجاني: (فاعلم أن الفعل يفيد أيضاً تقييد المسند بأحد الأزمنة التي يدل الفعل عليها، فإذا كان ماضياً فإنه يقييد الحدث بالزمن الماضي، وإذا كان مضارعاً قيده الحال، وهكذا، وذلك بخلاف الاسم، فإنه لا يدل على زمان) <sup>(٢)</sup>.

فالزمن عملية متحركة متعددة، له مسار متعدد لغرض بلاغي يخدم السياق، وهنا يحدد الحس الزمني تمتلات ذهنية لها مسار يريد المتكلم توجيهه حامله، فهو حين أراد أن يصف القيم وصفه بفعل متكرر الزمن لتجدد الحدث، ولذلك وقف عنده أرباب البلاغة بنوع من القراءة الواسعة التي تبين مسار الزمن ومحوره العمودي، ففي المسند الفعلي انكماش واختزال لمعانٍ لم يكن بالإمكان طرحها بصورة مختصرة لو لا الاستناد عمودياً على العقرب الزمني للفعل.

وقد يتadar للتمعن استدراك على البلاغيين الذين أكدوا أن التجدد من أهم ما يميز النكبات البلاغية في المسند الفعلي، فكيف يتجدد الماضي وهو ماضٍ فالماضي مفرغ من الحاضر؟ ولم يفت مجهرهم أنَّ "كلما" الشرطية في قول طريف هي من منحت التجدد للفعل الماضي: (لأن كل فعل حادث تجدد بعد أن لم يكن، ولا يعني قولهما: "قام زيد" يدل على أنه لم يكن قائماً على الدوام؛

(١) أبو موسى، محمد محمد، *خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني*، ط: ٥، مصر، مكتبة وهبة، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م، ص: ٢٩٩، ينظر السبكي، *عروض الأفراح في شرح تلخيص المفتاح*: ٤١٣ / ٤١٤، *العصام/ المطول شرح تلخيص المفتاح*، ص: ٣٠٠.

(٢) أبو موسى، محمد محمد، *خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني*: ص: ٢٩٩

لصحة قولنا: "أحيا الله زيداً" وإن كان لم يزل حياً منذ صدق عليه اسم زيد، ولكن مدلول الفعل التجدد، وذلك أعم من تجدد شيء يتقدمه مثله أولاً، فإن الأفعال المستمرة ليست فعلاً وحداً، بل الفعل في كل وقت غير الفعل في الوقت الذي قبله، وإن اتحد بال النوع<sup>(١)</sup>، وينبئ السبكي كلامه مباشرة بوقفة مبسطة في ماهية التجدد في الفعل فالماضي تجدده في الحصول والمضارع تجدده في التكرار والوقوع مرة بعد مرة أخرى، وفي هذا التفاته حسنة على دقائق الزمن والعلة من تكرار الزمن وحدوث الحدث فيه.

ومن زاوية أخرى للحس البلاغي يقارن بين المسند الاسمي والمسند الفعلي عندما استدعوا الشاهد الشعري:

لَا يَأْلُفُ الدَّرْهُمُ الْمُضْرُوبُ صُرَّتَنَا لِكِنْ يَمْرُّ عَلَيْهَا وَهُوَ مُنْطَلِقٌ.

يقول السعد موقعاً الزمن: فـ (الانطلاق ثابت له دائم من غير اعتبار تجدد)<sup>(٢)</sup>، فهو يوقف عقارب الزمن لإفادتها التلاشي والجمود، قال الشيخ (هذا هو الحُسْنُ اللائقُ بالمعنى، ولو قلتَه بالفعل: "لَكِنْ يَمْرُّ عَلَيْهَا وَهُوَ يَنْطَلِقُ" لم يحسن الفرق بين الخبر صفة مشبهة، والخبر إذا كان فعلاً: فموضوع الاسم أن يثبت الشيء للشيء من غير اقتضاء أنه يتجدد فالمعنى من قولنا: "زيد منطلق" إثبات الانطلاق، أما "ينطلق" فالغرض التجدد جزء فجزء، فلا يُستوي "زيد منطلق" و"زيد ينطلق"<sup>(٣)</sup>، فالاسم مفرغٌ من التجدد خال منه.

فقد حرصوا على التفرقة بين السياقات النصية والتراتيب الصرفية المتشابهة فاسم الفاعل يلزم الثبات حتى لو عمل في حين أن الفعل العكس، وهو الأنسب لبيت الشعر لثبات صفة الكرم، ويدرك السبكي أن هناك ما ينضم إلى اسم الفاعل فيجعله دالاً على زمن مثل: "زيد الضارب أمس" مما يجعله معرض المدح أو الذم، (فإن قلنا بأن: "زيد ضارب الآن أو أمس أو غداً" لا يدل على الثبوت لتنقيبه بالزمان الدال على التجدد ولا سيما "ضارب غداً" وإن لم يقيد بظرف فهو مصروف إلى الحال قلت: الدلالة على التجدد عند التقييد بالظرف إنما هو بناء على أن الظرف ينفي الواقع في غيره بالمفهوم، ولا نسلمه، كما هو قول مشهور في مفهوم الصفة، وإن كان مرجواً فقد سلمناه فقد يقال: إننا نعني الثبوت وعدم التجدد بالنسبة إلى ذلك الظرف، فقولنا: "زيد ضارب غداً" معناه أن الضرب الذي سبق

(١) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح: ٣١٦ / ١

(٢) العصام، المطول شرح تلخيص المفتاح: ص: ٣١٤

(٣) الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن، قرأ وعلق عليه: محمود شاكر، دلائل الإعجاز، ط: ٥، مصر، الشركة الدولية للطباعة والنشر، ٢٠٠٢ م، ١٤٢٤ هـ، ص: ١٧٧ - ١٧٨.

يقطة الحس الزمني في الدرس البلاغي بين التركيب الدلالة "تمازج مختارة من أحوال المسند إليه والمسند"

د. موزة بنت حمد الكعبي

منه غدا يقع ثابتا مستقرا سواء كان موجوداً قبل ذلك أم لا، بخلاف "زيد يضرب غداً" فإنه يدل على أنه يتجدد له في غد ضرب، فلا معارضة حينئذ بين مفهوم الظرف ودلالة الاسم على الثبوت سلمنا ذلك كله، فالاسم إنما يدل على الثبوت ما لم يعمل<sup>(١)</sup>.

وفي نهاية هذا المحور اتضح أن دراستهم للزمن عمودياً جاءت من عمق الحدث وبدأ الصمت وما يطويه من ثبات وصمت للأشياء وحركتها، وما في الحركة من انطلاق ماضوي وأنني ومستقبلني ومثله الضجيج، مع حرص على التمثيل والتعليق على أساس منطقية نحوية بحثة، ومنها نزداد يقيناً أن رهافة الأذن البلاغية في استشعار حساسية مقياس الزمن كما لحظنا في "زيد ينجح" و "زيد الذي ينجح رأيته" مثلاً، وتغير مسار الزمن عمودياً إلى ترددات وتدخلات ما بين الماضي والمضارع تحددها مساقات وضياء معرفية تحتضنها أووية اللغة.

### ب- زمن الحديث عن الحديث:

تأهّب الدرس البلاغي لانحرافات مسار الحديث عن زمن الحديث وأفرد له وقتاً ليس باليسير، وقد تم تداوله على شكل من التفكير العقلي الذي ملأ كتبهم وشروحهم، فجاءت سياقاتهم النصية معبرة عن فكر ظلم في كثير من الأحيين، وظلم في أحيان آخر، فقد ظلم عندما قصرت الأفهام والمدارك عنه عندما تأجلت بأن ما ورد في شروحهم عقماً وسما بمجمله دونما تمحيص لقول شاعر وذاع، ولا يخفى بأنها ظلت حين أكثر من الجرعات المنطقية التي قتلت روح الفن البلاغية، وبين هذا وذاك قراءات نافعة لو استغلت وأحسن استغلالها.

وفي مسار عمودي آخر للزمن ضمن دائرة زمن الحديث سواء كان في الزمن الحاضر ضميره أو الغائب، وكأنها دائرة خارج دائرة، ومن ذلك صور الالتفاتات مثلاً، فهو الانتقال من ضمير المتكلم إلى ضمير المخاطب، ضمن تشكيلات خطابية وأنساق نصية عنى بها أصحاب الدرس البلاغي المنطقي على وجه الخصوص، لما في ذلك الانتقال من حصار نفسي للتواجد الذهني عند المتلقي في الفلك النصي، مما يخلق دائرة للتواصل بين المتحدث والمتلقي فتبلور الرسالة بينهما، وذلك مما أبنته تربة أصحاب الدرس البلاغي من تردد الحس الزمني بين ما ينبغي أن يكون عليه إلى ما أخرجته مقاصد المتكلمين ومشارب المتحدثين.

ولاشك أن حديثهم عن الالتفاتات من أوائل ما يطالعنا في زمن الحديث عن الحديث فقد عُرف الالتفاتات بأنه: العدول من متكلم إلى خطاب ومن خطاب إلى غيبة، ومن متكلم إلى غيبة، ولك أن

(١) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح: ٤١٤ / ١.

تعكس الثلاثة في الثلاثة فهو التعبير عن معنى بطريق من الطرق الثلاثة، وقد اخترت هذا الوجه الذي ارتضاه أغلب البلاغيين وعلى رأسهم السكاكي<sup>(١)</sup>، و قيد الخطيب الالتفات بقوله: (بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، وهذا أخص من تفسير السكاكي؛ لأنه أراد بالنقل أن يعبر بطريق من هذه الطرق عما عبر عنه بغيره أو كان مقتضى الظاهر أن يعبر عنه بغيره)<sup>(٢)</sup>.

والواضح من قولهم: بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، أنه لا يكون في أول الكلام سواء وافق مقتضى الظاهر أو خالفه، فقول القائل وهو يعني نفسه: (ويحك ما فعلت وما صنعت) ليس التفاتا عند الجمهور، وإن كان مقتضى الظاهر أن يقول: (ويحيى ما فعلت وما صنعت)، ومثل هذا كثير في الشعر وخاصة في مطالع القصائد، وهذا يعد التفاتا عند السكاكي، فهو يعني به أن يعبر بطريق من هذه الطرق عما عبر عنه بغيره ، أو كان مقتضى الظاهر أن يعبر عنه بغيره، وهذا القسم الأخير هو مما خالف فيه الجمهور، ويشمل ما ذكرناه من قول القائل: "ويحك ما فعلت" لأنه عبر عن المتكلم بطريق المخاطب، وكان مقتضى الظاهر أن يعبر عنه بطريق التكلم<sup>(٣)</sup>.

فالالتفاتات عند الجمهور من شرطه أن يأتي في أول الكلام بعد أن يأتي الكلام موافقاً لظاهر الكلام، فالمتكلم بعد أن يعبر عن ذات بإحدى الطرق الثلاثة من تكلم أو غيبه أو خطاب ينتقل في كلامه، فيعبر عن تلك الذات بطريق آخر من تلك الطرق الثلاثة، وخالفهم السكاكي فجعل مسمى الالتفاتات أن يعبر عن ذات بطريق من طرق التكلم أو الخطاب أو الغيبة عادلاً عن أحدهما الذي هو الأحق بالتعبير في ذلك الكلام إلى طريق آخر منها، ويظهر أثر الخلاف بين الجمهور والسكاكي في المحسن الذي يسمى بالتجريد<sup>(٤)</sup>.

وإن كانت هذه الدراسة لا تعني بخلافات البلاغيين بقدر ما تعني بفكرهم الزمني، فالسكاكي وقبله الزمخشري لا يشترطان أن يسبق التعبير تعبير آخر، فالتفكير الزمني عند الزمخشري والسكاكي

(١) ينظر السكاكي، مفتاح العلوم، ص: ٢٩٦، وينظر: مطلوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها عربي - عربي، ط: ٢، بيروت - لبنان، مكتبة لبنان ناشرون، ١٩٨٩هـ ١٩٩٦م، ص: ١٧٣ وما بعدها .

(٢) ينظر القرزويني، محمد بن عبد الرحمن، شرح وتعليق: محمد السعدي فرهود، عبد المنعم خفاجي، عبد العزيز شرف، الإيضاح في علوم البلاغة، ج: ١، ط: ٦، مصر - بيروت، دار الكتاب، ١٤٢٥، ٢٠٠٤م، ص: ١/٧٢

(٣) أبو موسى، خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني: ص: ٢٥١

(٤) التجريد: انتزاع أمر من آخر مطلقاً، ونكته العامة التفنن في الأسلوب كالالتفات لتقاريهم، وأن كان مبني الالتفات على اتحاد المعنى، ومبني التجريد على التغاير بينهما بحسب الاعتباد، وقد يجتمعان وقد ينفرد الالتفات، وقد ينفرد التجريد، وفي التجريد فائدتان: طلب التوسيع في الكلام، وتمكين المخاطب من إجراء الأوصاف المقصودة من مدح أو غيره على نفسه، إذ يكون مخاطباً بها غيره، فيكون أذر له، ينظر الخطيب، الإيضاح في علوم البلاغة: ٥٢٨/٢، مطلوب، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: ٢٥٨ وما بعدها، وينظر الهاشمي، أحمد، ضبط وتدقيق: يوسف الصميلي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ط: ١، بيروت - لبنان، المكتبة العصرية، ١٩٩٩م ص: ٣٠٨ .

هو المبالغة في تصفيير الزمن والعدول من ضمير إلى ضمير، لا يشترطه تقدم تعبير آخر يتحقق فيه معنى الالتفات من جهة المتكلم، فالزمن يُصَفَّر ليحدث الإيقاظ والتبيه، وكأنَّ إيقاع ارتفاع التسارع الزمني مؤشر إلى البدء من الصفر ليرتفع فجأة، فيكون الإيقاظ والتبيه لفت الذهن القرائي أو السمعي، في حين يكون فكر الجمهور أن فائدة الالتفات منافية في مذهب السكاكي، فهي غير موجودة في مذهبها؛ لأنَّ المزية في الالتفات هو اعتياد المتكلمي على زمن ليباغت بزمن آخر مغاير، أما بداية الكلام فمن المسلم به أن تأتي على الأصل قال أحد شراح التلخيص -ابن يعقوب المغربي-: فـ (الكلام إذا نقل من أسلوب إلى غيره كان أكثر إيقاظاً للإصغاء إليه لا يظهر فيما إذا لم يتقدم تعبير آخر، فإن التعبير الأول يرد غالباً قبل ارتفاع ما يصلح للمقام، فلا يتحقق تجديد مالا يرتفع، فليتأمل)،<sup>(١)</sup> وكان تصفيير الزمن والبداية من الصفر عنده-أي السكاكي- من جماليات السياق النصي.

وفي سياق بلاغي للعصام تظاهر لنا يقطة زمن الحديث عن زمن الحدث بمناقشة عقلية متمحصة للاراء والرد عليها عند الوقوف على رأي السكاكي في الالتفاتات عند الأبيات التالية:

تطاول ليلى إلَى باالثُمَدْ  
وباتَّ الخاليُّ ولَمْ تَرْقُدْ.  
وباتَّ وباتَتْ لَهُ لِيَلَةْ  
كليانَةِ ذي العَائِرِ الْأَرْمَدْ.  
وذلِكَ مِنْ نَبَأِ جَاعِنِيْ  
وَخُبُرْتُهُ عَنْ أَبِي الأَسْوَدْ.

قال العصام: (وتجويزُ أن يكون قوله مبنياً على أنَّ الانتقال من الخطاب إلى الغيبة وإلى التكلم الالتفاتان، ومن الغيبة إلى التكلم الالتفات آخر باطل؛ إذ لا انتقال من الخطاب إلا إلى الغيبة؛ لأنَّه إذا انتقل إلى الغيبة لم يبق في الخطاب حتى ينتقل عنه إلى التكلم، وكذا تجويزُ أن يكون أحد الالتفاتات الالتفات من الغيبة إلى الخطاب في "ذلك"؛ لأنَّ كون خطاب "ذلك" إلى نفسه غيرُ ظاهر فلا ينافي ذلك التجويز كونَ كلامَ الكشاف ظاهراً فيما قاله السكاكي)<sup>(٢)</sup>.

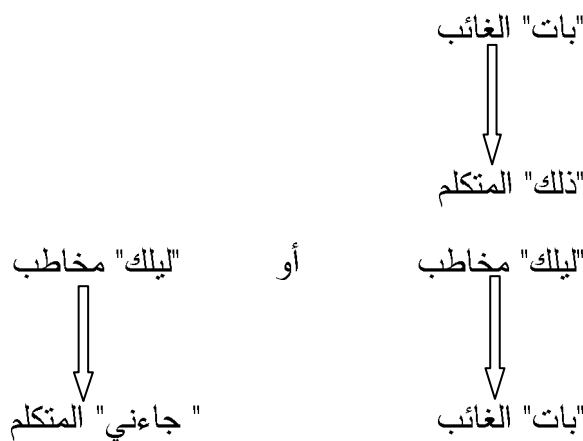
ونرى السعد والعصام يبيان ببراعة في استطلاع الزمن فيطرحان رأياً يتردد وهو أن الالتفاتات

(١) المغربي، أحمد بن يعقوب، موهب الفتاح على تلخيص المفتاح، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، ج: ١، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢، ص: ٢٧٣، ينظر الدسوقي، محمد عرفة، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، حاشية الدسوقي على مختصر السعد، ج: ١، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م، ص: ٧٥٤.

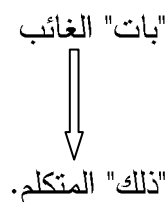
(٢) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٣٤٤.

الذي قصده الزمخشري أتى من الانتقال من "ليلك" إلى مخاطب إلى "بات" الغائب، ومن "ليلك" إلى "جائني" المتكلم.

ورأي آخر يرى في ذلك انتقالاً من الغائب إلى المتكلم في كلمة "ذلك"، ويقان لتمحیص الرأي الأول والثاني ويتبين دقة مدلول الزمن في درسهما البلاغي فبداية:



رأي الآخر:



فمسار الخطاب المعلوم الموجود في زمن الحديث عن الحديث-كما في الحديث والمخاطب والمتكلم – إلى غير الموجود في زمن الحديث-كما في الغائب-الذي تلاشى وجوده لحظة الحديث يكون مسار الخطاب قد دخل في ظلام، فكيف للزمن أن يخرج مرة أخرى؟!

أي زمن حديث المخاطب موجود ظاهر، فالخروج عادة يكون من الأوضاع لا من المبهم الغائب، فيجيب السعد على هذا التساؤلات: (فالجواب إنما يكون الانتقال في شيء حاصل واقع عليه أسلوب الكلام وبعد الانتقال من الخطاب في "ليلك" إلى الغيبة في "بات" قد اضمر الخطاب وسار الأسلوب أسلوب غيبة فلا يكون الانتقال في التكلم إلى الغيبة في "جاءني" إلا من الغيبة نفسها )<sup>(١)</sup>، وفي رأيهم

(١) السعد، المطول شرح تلخيص المفتاح، ص: ٢٨٩.

هذا يؤكدون أن الانتقال يكون من المعلوم إلى غير المعلوم ولا عكس، مشترطين أن يكون البدء من دائرة الحديث عن الحديث.

وعرض السعد أيضاً الرأي الثاني في أن الانتقال في البيت الأخير ليس إلى "جاعني" بل إلى "ذلك" فيكون:

"لِيَلَّاك" مخاطب ← "بَات" الغائب ←

ليحسم السعد والعصام عامل الزمن عبر عودة الضمير لمن، وفي هذا دقة زمنية أخرى فالمساحة الزمنية محدودة لها مرجعيتها التي تعود إليها، فالزمن للضبط لا للفوضى والعموم، فـ(خطاب "ذلك" إلى نفسه غير ظاهر فلا ينافي ذلك التجويز كون كلام الكشاف ظاهراً فيما قاله السكاكي)، فالكاف قد تكون لمن يتلقى منه الكلام، فمرجع الضمير في "ذلك" غير ظاهر <sup>(١)</sup>.

فالسعد يبين أن الغائب هذا حاصل بدليل ما سبق، فالانتقال من الغيبة إلى المتكلم ومن المبهم للمعلوم لا يكون عسيراً باعتبار النص.

ومن أمثلة الدقة الزمنية في الحديث عن زمن الحديث في قوله تعالى: «وَمَا لِي لَمَّا أَعْبَدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ» -يس: ٢٢- نرى السعد يحاول أن يطرح تساؤلاً في مرجع ضمير المخاطبين "ترجعون" غير عائد إلى ذات ضمير المتكلم في "أعبد"؛ وأنها واردة لجمع ما يناسب مقتضى الظاهر ثم يقول -أي السعد-: (فَإِنْ قُلْتَ: حَيْنَئِذٍ يَكُونُ قَوْلُهُ: "تُرْجَعُونَ" وَارْدًا عَلَى مَقْتَضِي الظَّاهِرِ؛ وَالاِنْتِفَاتُ يَجِبُ أَنْ يَكُونَ عَلَى خَلَفِ مَقْتَضِي الظَّاهِرِ قَلْتُ: لَا نُسْلِمُ أَنَّ قَوْلَهُ: "تُرْجَعُونَ" عَلَى مَقْتَضِي الظَّاهِرِ؛ لَأَنَّ الظَّاهِرَ يَقْتَضِي أَلَا يَغْيِرُ أَسْلُوبَ الْكَلَامِ، وَيَجْرِي الْلَّاحِقُ عَلَى سِنَنِ السَّابِقِ) <sup>(٢)</sup>.

وهنا خط زمني رسمه الشارح المحقق في شعرية التفات الكلام المطابق للحال يتتابع ولا يتغير وما حصل في الآية الكريمة اختلاف في وجود زمن الضمير، فكان زمن الضمير موجوداً في "أعبد" ومخاطباً في "ترجعون" فلا بد أن يكون زمن أحد الفعلين.

ولم تمر وقفة السعد على العصام دون حوار قرائي لها فنراه يقف عند قوله تعالى: «وَمَا لِي لَمَّا

(١) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٣٤.

(٢) المرجع نفسه، ص: ٤٣٥.

أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ<sup>١</sup>—يس: ٢٢—مكان "أَرْجَعَ"؛ فإنَّ ما عَبَرَ عنه بضمير المتكلم في "أَعْبَدَ" أَبْرَزَه بصورة الخطاب في "ترجعون"؛ لأنَّه داَخَلَ في "ترجعون" والمعنى: أَرْجَعَ وَتُرْجَعُونَ، فيكون مسار الحديث:

متكلِّم ← غائب.

ويسترسل في الحديث لينقل رأي السعد ويفنده، قال على لسان السعد: (فَإِنْ قَلْتَ: "تُرْجَعُونَ" لِيْسَ خَطَابًا لِنَفْسِهِ حَتَّى يَكُونَ الْمَعْبُرُ عَنْهُ وَاحِدًا، قَلْتُ: نَعَمْ، وَلَكِنَّ الْمَرْادَ بِقَوْلِهِ: «وَمَا لَيَ لَا أَعْبُدُ» المخاطبُونَ، وَالْمَعْنَى: وَمَا لَكُمْ لَا تَعْبُدُونَ الَّذِي فَطَرَكُمْ فَالْمَعْبُرُ عَنْهُ فِي الْجَمِيعِ الْمَخَاطِبِوْنَ، وَفِيهِ نَظَرٌ؛ لَأَنَّهُ لَمْ يُعْبُرْ عَنِ الْمَخَاطِبِيْنَ بِضَمِيرِ الْمَتَكَلِّمِ، بَلْ إِنَّهُمْ الْمُعَرَّضُونَ بِهِمْ بِهَذَا الْكَلَامِ مِنْ غَيْرِ الدُخُولِ فِي الْعَبَارَةِ وَنَظَمِ التَّرْكِيبِ، فَالْعَصَامُ يَسْتَدِرُكُ بِأَنَّ السِّيَاقَ الْقُرْآنِيَّ لَمْ يَعْبُرْ بِضَمِيرِ الْجَمْعِ فِي "أَعْبَدَ" كَمَا فِي "تُرْجَعُونَ".

ولنقف على المسائل الزمنية الواردة في حديث العصام هنا:

١- العدول من المتكلم في ضمير "أَعْبَدَ" إلى المخاطب في "ترجعون".

"أَعْبَدَ" متكلِّمٌ مفرد



"تُرْجَعُونَ" مخاطبٌ جَمْعٌ

٢- خروج المخاطبِينَ من دائرةِ زَمْنِ المتكلِّمِ في "أَعْبَدَ" باعتباره تعرِيضاً لَهُمْ وإِشَارَةً.

٣- "تُرْجَعُونَ" هل هي ورادة في نفس زَمْنِ نَطْقِ مَتَحدِثِها بِهَا أَمْ أَنَّهَا خَلَفَ حَالَ زَمْنِ النَّطْقِ بِهَا؟

لنجد في نهاية الحديث أنَّ حديثَهُمْ عن زَمْنِ الْحَدِيثِ ارْتَبَطَ بِتَصْفِيرِ الزَّمْنِ فِي أَوَّلِ الْكَلَامِ لِيَتَرَدَّدَ ثَانِيًّا فِيْنِ الْغِيَابِ مِنَ الصُّعُبَ الْأَنْتِقَالِ مِنْهُ لِمَجْهُولِيَّةِ الزَّمْنِ وَغَمْوُضِهِ، كَأَنَّ لِلزَّمْنِ رَتِبَّاً فِي الْحَدِيثِ عَنِ الْحَدِيثِ لِيَتَصَدِّرَهَا الْمَتَكَلِّمُ ثُمَّ الْمَخَاطِبُ ثُمَّ الْغَائِبُ، وَفِي هَذَا (تَعميق لِمَفْهُومِ الْمَنْظُورِ الْزَّمْنِيِّ الَّذِي أَضْحَى مَقْرُونًا بِوْعِيِّ الْفَاعِلِ وَالْمَتَلَفِّظِ وَقَدْ أَطْلَقَ عَلَيْهِ الْبَعْضُ فِي عِلْمِ الْخَطَابِ بِـ"بِتَنْوِيَّتِ الْمَنْظُورِ الْزَّمْنِيِّ" وَلِهَذَا التَّصَوُّرِ نَتَائِجٌ مَهْمَةٌ فِي تَفْسِيرِ اسْتِعْمَالِ الْأَزْمَنَةِ وَالْتَّبَاسِ الْدَّلَالِيِّ فِي سِيَاقِ الْسَّرْدِ) <sup>(١)</sup>، كَمَا فِي الْالْتِفَاتَاتِ الْوَارِدَةِ فِي الْأَيَّبَاتِ السَّابِقَةِ.

(١) الملاخ، محمد، الزَّمْنُ فِي الْخَطَابِ مَقَارِبَةٌ تَدَوِّلِيَّةٌ مَعْرِفِيَّةٌ، ط: ١، الْرَّبَاطُ-الْمَغْرِبُ، الدَّارُ الْعَرَبِيَّةُ لِلْعِلُومِ نَاشِرُونَ،

٢٠٠٩ م، ص: ٧١.

ثانياً: مراتب الحس البلاغي الزمني: وقد تم تقسيمها إلى:

أ- يقظة الحس البلاغي الزمني التنبؤي "الاستشرافي" السابق لوقته.

ب- يقظة الحس البلاغي الزمني التراجعي المتأخر عن وقته.

أ- يقظة الحس البلاغي الزمني التنبؤي "الاستشرافي" السابق لوقته.

تبه أصحاب الدرس البلاغي إلى استباق الحس الزمني للحدث، وما ينطوي تحته من نكبات بلاغية لها أثر في المعنى، فالأزمنة تتنافس فيما بينها لتمثيل حدث في سياق تواصلي محدد، لذلك فإنه ينبغي اختيار الزمن الذي ينتج تمثيلاً ذهنياً متواافقاً مع الأثر الدلالي الذي يتوخاه المتكلم، فاختيار المستقبل يعد اختياراً الأكثر حياداً من المتكلم؛ لأنَّه لا يستوجب منه التزاماً بيقين الحدث، أما اختيار الماضي فيفتح أثراً ذاتياً على درجة اليقين<sup>(١)</sup>.

وكان للبلغيين وفقات جميلة اختلط فيه النظام المعرفي بالدلالة بالبنية العميقية للسياق، فالتللاع بالأنسقة الزمنية للنص مما اعتاد عليه النظام العرفاني؛ ليقيمه بدلالات عميقية لا تأتي عبر التعبير بالنسق النمطي المفروض ضمن الأنظمة اللغوية.

ومن الأساليب التي كان لحسهم الزمني وفقات ما يطالعنا في التعبير بالمضارع لفعل شرط بـ "لو" والأصل في شرطيتها أن يكون فعلها ماضٍ؛ لنكتة بلاغية مفادها أحياناً: إبراز الحاصل في صورة غير الحاصل فتأخير لعقارب الساعة الزمنية له مغازٍ عده.

فأدلة الشرط "لو" تدخل على الفعل الماضي، فهي أداة للقطع بانتفاء الشرط، وقد تدخل على الفعل المضارع؛ لنكتة بلاغية حسب مقتضى السياق، مثل تزيل الشرط منزلاً الماضي لصدور هذا الشرط عن لا يخلف ولا يكذب في إخباره<sup>(٢)</sup>، مثل قوله تعالى: الأنعام: «وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقْفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذَّبَ بِأَيَّاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ» الأنعام ٢٧، وقد تناول البلاغيون رأي الخطيب بين تأويل وتفسير واختلاف واقتراب في مقياس خروج سياق "لو" عن المضي إلى المضارع وحقها الماضوية.

(١) الملاخ، الزمن في اللغة العربية بنياته التركيبة والدلالية، ص: ٤٨١ وما بعدها.

(٢) ينظر، القزويني، محمد بن عبد الرحمن، التلخيص في علوم البلاغة، ضبطه وشرحه عبد الرحمن البرقوقي، ط: ١، دار

ال الفكر العربي، ٤١٩٠٤-، ص: ١١٨، ١١٧.

فرأى السعد أن الغرض من التعبير بالمستقبل بدل الماضي في "ترى" بمنزلة الماضي المتحقق الواقع هو استحضار لأمر مستقبلي لم يحدث وإنزاله منزلة الآني؛ لأن هذا الأمر في يوم القيمة فهو مستقبل في التحقيق ماضٍ بحسب التأويل، كما أنه قيل قد انقضى هذا الأمر لكنك ما رأيته لو رأيته لرأيت أمراً عجيباً هكذا ينبغي أن يفهم هذا المقام<sup>(١)</sup>.

إلا أن الحس الزمني عند العصام اختلف فهو يرى أن استباق الزمن لتأويل الماضي مرفوض؛ لكون من صدر منه القول لا يكذب وهو الله سبحانه، فأمر العصام بأن لا يلتفت إلى ما باهى به السعد في تحقيقه الذي أشرنا إليه سابقاً، قال العصام: (ولا تلتفت إلى ما باهى به الشارح المحقق)، حيث قال: فهذا مستقبل في التحقيق ماضٍ بحسب التأويل؛ كأنه قد قيل: قد انقضى هذا الأمر، ولكنك ما رأيته ولو رأيته لرأيت أمراً عظيماً<sup>(٢)</sup>، ويقول: إنه جعل الأمر غير المتحقق متحققاً لصدوره عن لا خلاف في إخباره، ويرى أنه لا يلزم من كون ما فرض رؤيته كالمتحقق كون الرؤية كذلك، ويختتم ناهياً عن الاستسلام للتقليد الذي لا يقوم عليه دليل<sup>(٣)</sup>، يقول العصام: (تأمل، ولا تذهب وبالتقليد عن التحقيق لا تغفل)، فعقربه الزمني يختلف عنه؛ لأن هناك فرقاً بين إخبار الصادق الذي لا يكذب وبين افتراضه، والآلية من باب افتراضه، فمؤشر الزمن عند العصام في سر دخول "لو" على المضارع يرفض أن تكون الآية من (إخبار الصادق يدل على تتحققه لا محالة، بل هي قد تكون من فرض المخبر الصادق الذي لا يدل على تتحققه).

ويكمل العصام حديثه: (ويتمكن التقصي عنه بأن فرض الرؤية إنما هو بالنسبة إلى المخاطب، وأمّا أصل الرؤية فأمر مذكور لا على وجه الفرض فكأنه قيل: ترى أهل النار موقوفين على النار وإنْ ترَ أنت لترى أمراً عجيباً، فدخول "لو" يجعل "ترى" بمنزلة الماضي في تحقق أصل الرؤية الذي يشعر به قوله: «ولو ترَ»).

ويصل إلى حس زمني آخر ليعتبر أن امتناع عدم وقوف الذين كفروا على النار كون الحديث منسوباً لمخاطب لا يكذب ليتحقق حس الزمني باعتبار المضارع كالماضي المحقق، يقول العصام: (ومن هذا تمكن من التقصي عن بحث آخر يوحى أيضاً إلى المتفطن، وهو أن تزيل المضارع منزلة الماضي في التتحقق ينافي دخول "لو" الدالة على الامتناع، فلأك أن نقول: الامتناع باعتبار الإسناد

(١) ينظر العصام، المطول شرح تلخيص المفتاح: ٣٣٢.

(٢) المرجع نفسه: ٢/٥٤٥.

(٣) المرجع نفسه: ص: ٢/٥٤٥.

إلى المخاطب والتحقق لأصل الفعل؛ فذِكرُ "لو" للإشعار بأنَّ الرؤية بمثابةٍ من الهول يُظنَّ معها أنه يمتنع من المخاطب، هكذا حقَّ المقام<sup>(١)</sup>.

ويرتقي حسَّه الزمني ليخرج تأويلِ مجيء الفعل المضارع ليقرر: أنَّ المضارع أتى على مقتضى الظاهر:

(للإشعار باستبعاد تحققه؛ كأنَّه كالممتنع، وهذا الدخول لا ينافي عدم دخول "لو" إلا على الماضي- على ما هو الأصل-)؛ لأنَّ ذلك في "لو" المستعملة فيما وُضعت له، لا فيما إذا استُعملت بمعنى "إنْ"؛ فإنَّ العدول حينئذٍ ليس في إيراد المضارع بل في إيراد "لو"<sup>(٢)</sup>.

وقاس ذلك بما ورد في قوله تعالى: «رُبَّمَا يَوْمَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ»، الحجر: ٢، من التعبير بالمضارع "يُودُ" بدلاً من "وَدَّ"؛ فـ"رب" لا تدخل إلا على المضارع، وفي دخولها على الماضي نكبات بلاغية وعلل نحوية<sup>(٣)</sup>.

إلا أنَّ العصام يوحد القياس لذكِّر التكسير الزمني الذي حصل في ت المناسب الأزمنة عبر اعتماده للفكرة الأساسية وهي: أنَّ الغرض من التبيُّن بالزمن والتسبيق له من ماضٍ إلى مضارع غرضه إحضار الزمن المستقبلي إلى نسقٍ آنيٍ حاضرٍ في نسقٍ نصيٍّ حقَّه المضي<sup>(٤)</sup> لاستحضار الصورة على هيئة حاضرة لمشاهد غيبية تتعجَّل بكثيرٍ من الصمت، يتبعها تقريرٌ مصيريٌّ، غير أنَّ السبكي رفض هذا باعتبار أنَّ نسقَ "أنْ" المشكوك فيه، وهذا ما لا يتاسب مع سياق النص القرآني<sup>(٥)</sup>.

ويدقُّ استشعار السبكي للزمن عبر ذكره أنَّ الأنماط النصية والنظمية لـ ("لو" + الفعل المضارع) لشيء متوقعٍ زمانه كما في رؤيتاك يا محمد لندم الكفار عند وقوفهم على النار متوقعه، قال السبكي ناقلاً عن والده: (قد تتبعت متوقعاً فوجتها إذا دخلت على المضارع كان ممكناً متوقعاً أو كالمتوقع، ويكون المقصود إثبات الجواب، مثل المتوقع في هذه الآية<sup>(٦)</sup>، فإنَّ مشيئة الله الانتقام منهم متوقعة إلا أنَّه عنى

(١) ينظر العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٥٤٣-٥٤٤.

(٢) المرجع نفسه، ص: ٢/٥٤٥.

(٣) المرجع نفسه، ص: ٢/٥٤٥.

(٤) المرجع نفسه، ص: ٢/٥٤٥.

(٥) ينظر السبكي عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٥٢-٤٥٤.

(٦) سورة البقرة ١٦٥.

زمن الخطاب والمقصود إثبات الانتقام على ذلك التقدير لا على نفي المشيئة، وكذلك قوله: ﴿وَلَوْ يَرَى  
الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَاب﴾ البقرة: ١٦٥.

فمن الملاحظ أن نمط العلاقات النصية بين الأزمنة والعلاقات السياقية الملائمة تكون أكثر إذكاء للهيب الحسّ الزمني عند البلاغيين، خاصة في الحالات التي يخالف زمنها النظام التقييدي للغة، فكان التأويل البلاغي متاحناً للآثار الدلالية والذاتية التي يتوقع إحداثها، فائز استخدام المضارع أدركه حسّاً بلاغيين، فالخطاطة الزمنية للأية استعمل فيها المضارع لمقاصد ذات منظور معنوي، فالمسؤول الزمني في الآية تم تحويله من المضي إلى الاستقبال دون مراعاة للنمط النصي التقييدي حيث استعمل في تأويلهم البلاغي منظور المتكلم كمركز تأويلي للزمن، حيث اعتمد على علة أن الخبر صادر من لا يُكَبَّ، فمؤشرهم تحسّن أثر المضارع الذي يفيد تدرج الحدث وتمطيط الزمن.

فالبلاغيون أدركوا ارتباط الزمن بالقائل وأنه مفتاح لكثير من تأويلاتهم الزمنية، وهنا نذكر مصطلح "تدويت الزمني" عند دارسي علم الخطاب وعند ربطه بالمتلطف<sup>(١)</sup>، ولا شك أن في هذا الشاهد خبايا كثيرة دلت على سعة أفقهم في تفسير الخطاطات الزمنية فرؤيه النبي - ﷺ - لوقفة الكفار على النار وتنبيهم العودة إلى الحياة لعمل الصالح فيها أمور غير متحققة في زمن التلطف بالقول؛ لأنها منتفية في الواقع لتعلقها بأحداث لم تقع بعد<sup>(٢)</sup>، وهذا متكرر لسياقات نصية زمنية قرآنية.

ولو دقت النظر في الآية لوجدت أن مشاهد الآية التي استعمل السياق القرآني فيها "لو ترى" مشاهد عظيمة وحالها جسيم، فهيمنة السكون وقلة الحركة في مشهد عجَّ بالأمور المفزعية من الوقوف على النار وتتكيس الرؤوس والفزع عندبعث ونزع الأرواح، نجدها أحداثاً صامتة قليلة الحركة ليأتي ما بعدها أحداث مصيرية تكثر الحركة فيها، ولما كانت هذه المشاهد صعبة على مخيلة الكفار غريبة على مخيلة المؤمنين فقد عبر عنها السياق القرآني بصورة الحاضر؛ حتى لا تسرع نفوس الكفار لرفضها ولا تتوسوس نفوس المؤمنين بأن ذاك الحدث حدث بعيد، وأن في الحياة الدنيا سعة، وما يدعم ذاك مجيء فعل "ترى" المستنق من ماضيه "رأى" الذي يحمل معنى اليقين<sup>(٣)</sup> ومضارعه يجمع بين يقين

(١) الملاخ، الزمن في الخطاب مقاربة تداولية معرفية، ص: ٧١

(٢) ينظر ابن هشام، عبد الله بن يوسف بن أحمد، مغني اللبيب عن كتب الأغاريب، ج: ٢، ط/١، بيروت -لبنان، دار الكتب العلمية، ص: ٥٠١.

(٣) ينظر ابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن عبد الله، تحقيق: محي الدين عبد الحميد، شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٤١هـ، ص: ٣٨٠، السامرائي، محمد صالح، معاني النحو، ط: ١، عمان-الأردن، دار الفكر، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠، ١٢/٢.

الحدث وبين قرب الحديث، قال الله تعالى: «إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا، وَنَرَاهُ قَرِيبًا»، المعارج: ٦-٧<sup>(١)</sup>، وما يدعم أكثر أن "لو ترى" جاءت بعدها "إذ" وتلاها فعل مضارع، وحق "إذ" المضي في الفعل قال ابن عطية<sup>(٢)</sup>: (هذا أبلغ لأن المخاطب يترك مع غاية تخيله، ووَقَعَتْ "إذ" في موضع "إذا" التي هي لما يستقبل وجاز ذلك؛ لأن الأمر المتيقن وقوعه يعبر عنه كما يعبر عن الماضي الوقوع)<sup>(٣)</sup>، قال الزركشي: ("ترى" مستقبلو "إذ" ظرف للماضي؛ وإنما كان كذلك لأن الشيء كائن، وإن لم يكن بعد وذلك عند الله قد كان؛ لأن علمه به سابق وقضاءه به نافذ فهو كائن لا محالة)<sup>(٤)</sup>.

فالتركيب القرآني المكون من: (لو+ الفعل الماضي+ إذ+ الفعل المضارع) له دلالة نظمية استخدمها القرآن في مواطن يشكك الكافر في حدوثها وربما يرفضها، وقد يستبطئها المؤمن، وفي مشهد تقف فيه الحركة ويهيمن عليه الصمت رغم تسارع الأحداث قبل هذه اللحظة، فهي لحظة مصيرية وفاصلة، والله أعلم، وهذا مما أذكى حسهم الزمني وإن اختلفت قراءتهم وتعليقاتهم فيه.

بـ- يقطة الحس البلاغي الزمني التراجعي المتأخر عن وقته.

فقد يعبر عن الزمن الآني بماضٍ، والنكتة لهذا العدول هي التهويل من استحضار صورة البعيد الذي لم يقع في هيئة الواقع المُنْتَهِي، ومثال ذلك ما أشار إليه السعد في مطوله من استدعاء الشاعر لكتمة -تطيح -لاعتبار سرعة تساقط المصائب بعد وفاة يزيد- في قول الشاعر:

لِيُبَلَّكَ يَزِيدُ ضَارِعُ لِخَصُومَةٍ وَمُخْتَبِطُ مَا تَطْبِعُ الطَّوَّافَهُ (٥).

(١) ومثل ذلك في سورة السجدة آية: ١٢، وسورة الأنفال آية: ٥٠ ، وهناك العديد من الآيات.

(٢) ابن عطية: عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المخاربي، من محارب قيس، الغرناطي، مفسر وفقهى أندلسى من أهل غرناطة، عارف بالأحكام والحديث، له شعر، ولي قضاء، توفي سنة ٤٤٥هـ، ينظر، الزركلى، خير الدين، الأعلام قاموس الترجم، ج: ٣، ط: ٨، بيروت-لبنان، دار العلم للملائين، ١٩٨٩م ص: ٢٨٢، وينظر الصفدي، صلاح الدين خليل بن أبيك، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، الوافى بالوفيات، ج: ١٨، بيروت-لبنان، دار إحياء التراث، ٢٠٠٠م: ٤٠-٤١.

(٣) ابن عطية، عبد الحق بن غالب، تحقيق: عبد السلام عبد الشافى محمد، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج: ٢، ط: ١، لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ، ص: ٢٨١.

(٤) الزركشي، محمد بن عبد الله بن بهادر، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، البرهان في علوم القرآن، ج: ٤: ط: ١، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي، وشرکائه، ١٣٧٦ هـ - ١٩٥٧ م، ص: ٢٠٧.

(٥) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٢/٤٠٦-٤٠٧، الأطول، الأطول على شرح تلخيص المفتاح: ٤٧١-٤٧٢.

فيزيدي مقتول لتوه، فهل لحقت الطوائح أن تطيح بذلك المختبط، الذي كان يستند على يزيد الذي لم يجف قبره؟!!

إن المحمولات الفعلية تضم ضمن شبكتها المحورية موضوعاً حديثاً وموضوعاً زمنياً، وقد يحدث تبادل بين موقع الأفعال، لا سيما بين متقدم مفرغ من التحبيين ومضارع لا يخلو من الآنية والمستقبلية بين فعل تام أجز، وبين مضارع غير تام وقت التلفظ به، وقد سلك البلاغيون مسالك عامة ومسالك دقيقة تستدعي نوعاً من التركيز المكثف، ومما أقروه في شرحهم للتلخيص ما ذكروه في حديثهم عن التغليب: بأنَّ من التغليب استخدام قالب الماضوية في أحداث آنية فهي زحمة للمشهد القائم المستقبل إلى موطن جمود الحدث بصورة ماضية وفيه استرجاع للزمن وقد استشعروه عبر قياسهم من التعبير خلاف المقتضى<sup>(١)</sup>.

قال السبكي: (من خلاف المقتضى التعبير عن المستقبل بلفظ الماضي قال تعالى: «وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَزَعَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ» النمل ٨٧.... وأعلم أنَّ ما ورد من ذلك على قسمين تارة يجعل المتوقع فيه كالواقع فيؤتى بالأمر المستقبل بصيغة الفعل الماضي المراد به الماضي تنزيلاً للمتوقع منزلة ما وقع فلا يكون تعبيراً عن المستقبل بلفظ الماضي بل يكون فيه جعل المستقبل ماضياً، ومنه قوله تعالى: «أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ»، النحل: ١، وقال تعالى: «وَنَادَى أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّارِ»-الأعراف: ٤ - ونحوه، فإما أن يريد أن بـ «أَتَى» أنت مقدماته فيكون التجوز حصل في الفعل باعتبار الحدث، لا باعتبار الزمان، وإما أن يريد بالادعاء أن الإتيان بالمستقبل وقع بالماضي، وهو أبلغ من الأول<sup>(٢)</sup>).

ومن ذلك ما ورد في كلامهم عن خروج الكلام عن مقتضى الظاهر من استشراف للزمن التعبير بالمضارع بدلاً عن الماضي قوله تعالى: «وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَزَعَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ» النمل: ٨٧، فـ «النفخ» في المستقبل فلمَ استخدم البنية الفعلية الماضوية في «فزع»؟

نقول: (يُحتمل أن يرد أنهم لمبادرتهم النفخ بالصعق كأن صعقهم ماضٍ على سبيل المبالغة، ونظير الآية الكريمة قوله تعالى: «وَتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ» الشورى ٤)، وفي مثل هذا النوع تكون فائدة التعبير بالماضي الإشارة إلى استحضار التحقق، وأنَّه من شأنه لتحققه أن تعبّر عنه

(١) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٢/٤٢٥-٤٢٦.

(٢) السبكي، عروس الأفراح، في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٢/٣٨٦-٣٨٧.

بالماضي، وإن لم تُرد معناه، والقسم الأول مجاز، وهذا القسم ليس فيه مجاز، إلا من جهة اللفظ فقط<sup>(١)</sup>، ففي حديثه استبعد للزمن لغرض يتعلق بأمور أبعد من تحديد مدلول الزمن وفق الخريطة الزمنية، ويرى في التعبير عبر تقديم الزمن على وقته أنه ليس من المجاز إلا ما كان العكس من استخدام سياق نصي لزمن متاخر لفظه، فتجاوزه لدلالة الزمن من أجل جعل غير المتحقق متحققاً، وكأنه من هول ما سيحدث ظهر أثر الفزع من النفح قبل النفح ذاته<sup>(٢)</sup>.

وفي تأويل السبكي وقراءاته للسياق دقة باعتبار بدايات الحدث فالساعة بدأت علامتها من خلال ظهور علامتها الصغرى ببعثة النبي -صلى الله عليه وسلم- فاستشعر مقياسه مقدمات الحدث واعتبرها داخله في الزمان الذي عبر فيه، فالماضي يدل ويعتمل على سبق الزمن وزمن الإحالة لزمن التلفظ<sup>(٣)</sup>.

أما تأويله الثاني الذي اعتد به وهو: القائم على الادعاء الزمني فكأنَّ الزمن المتحدث عنه واقع لا محالة كوقوع الماضي الذي حدث، وفيه تجوز كما ذكر السبكي، وفيه مجاز لفظي، وقد فرض السبكي الفرضية ليعود بنفيها لما فيه من المجاز اللفظي أي الإتيان بالماضي مع توقف وقوعه، فاختيار الماضي ينتج أثراً ذاتياً دالاً على درجة عالية من اليقين.

ومن المواطن التي تمثل كثافة في دراستهم للقرب الزمني بدقة: مجيء فعل الشرط مضارعاً والجواب ماضياً وهو مخصوص بالضرورة عند جمهور النحاة<sup>(٤)</sup> وما جاء منه لغير الضرورة في قوله تعالى: «إِنْ يَتَقْفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءٍ وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيهِمْ وَالْسَّنَّتُمْ بِالسُّوءِ وَوَدُوا لَوْ تَكُفُرُونَ» سورة المتحنة: ٣، فكيف أورد جواب الشرط مضارعاً في "يكونوا-يسطوا" ثم أورد بلفظ الماضي في "ودوا"؟

نظر البلاغيون إلى تأويل هذه الآية بعين بلاغية لها نكتة يحملها النص والسياق، فالسماكي جعل السياق متعدد الجزاء رغبتهم في الظفر بهم؛ لأنَّ معاداة المؤمنين في حالة ظفر المشركين بالمؤمنين

(١) المرجع نفسه، ص: ٢/٣٨٧.

(٢) ينظر المرجع نفسه، ص: ٢/٣٨٧

(٣) الملاخ، الزمن في اللغة العربية بنياته التركيبة والدلالية، ٤٨٨.

(٤) ابن هشام، عبدالله بن يوسف، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، ج: ٤، بيروت - صيدا، المكتبة العصرية، ٤١٥ - ٤١٥م، ١٨٦، وينظر الشمسان، أبو أوس، تقديم محمد فهيم حجازي، ط: ١، الجملة الشرطية عند النحاة العرب، الرياض السعودية، مطبع الأوقست، ٤١٧: ٤١٧، ٤١٨.

وعدمه، بل إنَّ رغبتهما في كفر المؤمنين تسبق رغبتهما في السيطرة على المؤمنين ولثبات رغبة كفر المؤمنين عند الكفار جيء بالماضي لجعل غير الحاصل مكان الحاصل مما يجعل "ودوا" معطوفة على "يكونوا" - و "يسطوا"<sup>(١)</sup>.

في هي نجعله القزويني وصاحب الكشاف "ودوا" معطوفة على محل الشرط، وتتابع السعد القزويني وصاحبُه في الرأي<sup>(٢)</sup>.

دقق السعد في الشرح بأن "ودوا" لو كانت من ضمن ما عطف على جواب الشرط المستقبلية فيكون تأويل مجيئها ماضية:

١ - لكل جواب تصور يستغني عن الآخر فيصبح تحقق رغبة الكفار للكفر المؤمنين "المواددة" موجودة بالبسط دون البسط.

٢ - أو أن تكون المواددة مرتبطة مع بسط الكفار وهيمتهم على المؤمنين فلا يحدث أحدهما إلا بالآخر.

إلا أنَّ السعد استشعر أن ارتباط زمن الفعلين مع بعضهما متذرع كما في رقم واحد، فمودتهم في حال كفر المؤمنين متحققة بالبسط أو دون البسط.

أما فرضية استقلال تصور الجوابين عن بعضهما أي حدوث المواددة دون البسط أو العكس تجعل من تقييد الفعل "ودوا" بالشرط "إن" لا فائدة بها؛ لأن المواددة حاصلة في كل الأحوال، وبما أنَّ زمن الموددة ثابت فيكون فعل "ودوا" الماضي معطوف على جملة يتقدموكم أولى<sup>(٣)</sup>، وبهذا يرد السعد رأي السكاكي وينتصر للقزويني وصاحبُه.

ويأتي الحسَّ الزمني عند العصام مخالفًا ومشاكِسًا لحس السعد الذي خالف السكاكي، قال العصام: (وأورد عليه الشارح المحقق أنه يتَّجه مثله على قوله: «يُكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً»؛ إذ عدوَّاتِهم ثابتة؛ ظفروا ولم يظفروا، ولا يمكن فيه هذا التوجيه؛ فالوجه: أن المراد إظهار الوداد وإجراء مقتضياته، وكذا في كونهم أعداء<sup>(٤)</sup>).

(١) ينظر السكاكي، مفتاح العلوم، ص: ٣٤٧.

(٢) ينظر الزمخشري، محمود بن عمر، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ج: ٤، ط: بيروت لبنان، دار الكتاب العربي، ١٤٠٧ هـ: ٤/٥١٣، الخطيب، القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة الخطيب: ١٩٥-١٩٦، السعد، المطول شرح تلخيص المفتاح، ص: ٣٣٢-٣٣١.

(٣) ينظر السعد، المطول شرح تلخيص المفتاح: ٣٢١-٣٢٢.

(٤) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح: ٥٢٩/٢.

ويطرح العصام رأيه فيقول:

١- إن عداوة المشركين ومودتهم كفر المؤمنين قد لا تكون قائمة بعد ظفر، حيث إنهم أي: المؤمنين أصبحوا ضعفاء وخدماً لهم، فقد لا يؤمنون كفرهم فاحتاج السياق إلى الإخبار لتمنيهم كفر المؤمنين حتى بعد الظفر، وهذا يختلف عن مودتهم لکفر المؤمنين قبل الظفر، فيكون في التقيد زيادة فائدة.

٢- ورأى العصام أن الأمر قد يحتمل أنَّ الكفار قد لا يؤمنون كفر المؤمنين قبل الظفر بهم؛ لأنَّ في ذلك مكاره وحروباً تقبلاً لا تحتمل، فيكونون معرضين عن ذاك الوداد<sup>(١)</sup>.

ومضى العصام يشرح نظراً إلى جماليات النكت في العدول إلى الماضي ومنها إبراز غير الحاصل بصورة الحاصل كما ذكر المفتاح في لفته منه أنَّ الزمن لم يتأخر، وأنَّ الماضي هنا مجازي، قال العصام: (ربما تكون نكتة أخرى وهي: إمَّا ما ذكرها المفتاح عدِيلٌ لقوله: كإبراز غير الحاصل في معرض الحاصل، حيث قال: وإبراز المُقدَّر في معرض الملفوظ به لانصيابه الكلام إلى معناه)<sup>(٢)</sup>.

ونقل العصام كلام الزمخشري<sup>(٣)</sup> وتعليق المصنف عليه، قال العصام: (هذا كلامه قال المصنف: وهو حسن دقيق، ونحن نقول: لا يختلف في وهكَّ أنه يستحق حينئذ أن يكون أولَ جزاءٍ في الشرطية؛ لأنَّنا نقول: قد سَلِكَ في الذكر طريق الترقى إلى الأقوى فالأقوى وهو من شعب البلاغة، كما لا يخفى)<sup>(٤)</sup>، فالعصام يحذر من أن يقال: إن "ودوا" أول جواب وجزاء للشرط كما ذكر الزمخشري (كأنَّه قيل: "وَدُوا" قبل كل شيء- كفركم وارتدادكم) ليؤكد العصام أنَّ السياق فيه ترقٌ من العداوة والبساط

(١) ينظر المرجع نفسه: ٥٣٠، ٥٢٩/٢.

(٢) المرجع نفسه، ص: ٥٣٠.

(٣) ما نقله العصام عن الزمخشري هو: وإنَّما ذكره الكشاف في قوله تعالى: {إِنْ يَقْفُوْكُمْ}. الآية، حيث قال: (الماضي وإن كان يجري في باب الشرط مجرى المضارع في علم الإعراب فإنَّ فيه نكتة؛ كأنَّه قيل: "وَدُوا" قبل كل شيء- كفركم وارتدادكم، يعني: أنَّهم يريدون بكم مضار الدين والدنيا جميعاً؛ من قتل النفس وتمزيق الإعراض، ورُدُّكم كفاراً أسبق المضار عندهم وأولُّها؛ لعلهم أنَّ الدين أعزَّ عليكم من أرواحكم لأنَّكم بذالون لها دُونه؛ والعدُوُّ أهُمْ شيءٌ عنده أن يقصد أعزَّ شيءٍ عند صاحبه. هذا كلامه) الأطول على شرح تلخيص المفتاح: ٢/٥٢٨، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقوال في وجوه التأويل، ص: ٤/١٣.

(٤) العصام، الأطول شرح تلخيص المفتاح: ٥٣٠، ٥٢٩/٢.

المحتمل زواله بعد الظفر إلى شيء لا يزول سواء بعد الظفر أو قبله، وهو أقوى ما يدور في نفوس الكفار وأكثر ما يلح عليه ضميرهم، فالعداوة تكون مضاعفة، فنستنتج أن العصام لا يؤيد ما ذهب إليه المصنف من أن فعل "ودوا" هو أول جزاء للشرط رغم كونه الأسبق زماناً أي رغبتهما في كفر المؤمنين إلى أن السياق القرآني أراد الترقى بين أقوى الأمور من حيث الرغبة لا من حيث الترتيب الزمني. فشفرة الوقت عند العصام دقيقة ومعقدة ومتعددة فنراه يقف مع السكاكى في أن "ودوا" استباق لزمن الحدث لإبرازه في زمن الحاصل.

ليقف أيضاً مع رأي الطرف الآخر في أن "ودوا" معطوفة على جملة الشرط، ويرفض العصام بأن يجعل "ودوا" هي من حيث الترتيب ليست أول جزاء الشرط فيحدد أن ترتيب "ودوا" بلاغيًا لا يقتضي أن تكون في أول الزمان للجزاء الشرطي، فقد جعل التقديم في زمن الفعل "ودوا" جزءاً من مساحة مضارعه "يكونوا" حيث حصل الترقى في التعبير من الدافع الأقوى لدى المشركين وهو البسط إلى الأقوى الذي لا يزول وهو "المواددة" على عكس ما تبنته رؤية السعد الزمنية من فصل زمن "ودوا" عن الجزاء فهي معطوفة على مجمل الشرط وزمنه؛ فهنا التماس زمانين لشيئين أحدهما مضارع لم يتحقق وماض متتحقق قبل المضارع وحتى بعد حدث المضارع.

وعن الفرق بين الرؤيتين من حصول وجود الرغبة في كفر المؤمنين الحاصلة في كل وقت، أو جعل المواددة معطوفة على جواب الشرط فالتعبير عنه بالماضوية مراده جعل الأمر غير الحاصل مكان الحاصل في الحالتين وفي اختلاف الزمانين نظرة قرائية تفاعلية بين سياقين مختلفين، وتأويلين مختلفين بين اعتبار الأفعال ضمن جملة شرطية بجزائها أو عطف بين فعلين مختلفين في الزمن، وهنا يتضح لنا تعدد أفق التأويل الزمني وإن اتاحت العلة ففي الزمن لديهم منافذ للرؤية قد يتولد عنها نتيجة واحدة أو نتيجة متعددة.

فنظرة البلاطين إلى السياق الشرطي أنها وجة دالة على درجات افتراضية أي درجات احتمال وقوع الأحداث التي يدل عليها الشرط، فالشرط لا يقلب زمن الأحداث إلى المستقبل، وإنما يحدد وجده تفاعله مع السمات في الأفهام التي تملك بنية زمنية مستقلة، فقد نلاحظ أن التأويل الزمني لجواب الشرط غير تابع لزمن الشرط فبإمكان الزمن الداخلي لجواب الشرط أن يكون مستقبلاً أو ماضياً إلا أن هذه الاستقلالية مقيدة، وأنها ليست في جميع بنيات الشرط<sup>(١)</sup>، فالجمل الشرطية قد تضفي سمة الافتراض كما في "لو ترى" التي قرأتها البلاطين أنها تدل على وجود حالة حاصلة في كل وقت أو وجود حالة لوجود أخرى.

(١) ينظر الملاخ، الزمن في اللغة العربية بنياته التركيبة والدلالية، ص: ٤٤٠-٤٤١

وفيما سبق لاحظنا أن الأزمنة تربطها علاقات اتجاهية، أي أن الزمن الإحالى للحدث إما يتقدم إلى الأمام وبالتالي نكون بصدده متواالية أحداث داخل الخطاب يتقدم فيها الزمن الإحالى فتسلسل الأحداث زمنياً، أو أن الزمن يتراجع إلى الخلف؛ ليحتوي زمناً آخر أو أن يحدث احتواء جزئي للأزمنة، وبمعنى أن الزمن يحتوي جزءاً من زمن حدث سابق عليه في الترتيب، وتستوجب معالجة مسألة الترتيب الزمني بين الأحداث معالجة مماثلة لدور سمات الزمن والرابط والسياق في توليد الأحداث.

### ثالثاً: تغيب الزمن في حسهم البلاغي -التصفير الزمني:-

وكما كان لحسهم البلاغي حضور في قياس الزمن والتأول فيه كان لهذا الحس تغيب وتصفير وتصميم لإرادة معنى آخر ستجده إليه السياق، و كان لاستشعارهم أهمية ذلك يصنعوا نحيزاً من الفراغ الزمني، ونرى شيئاً من هذا في حديثهم عن حذف المسند الفعلي، قال السبكي: (لابد لحذف المسند من قرينة تميزه، والقرينة إما سؤال محقق، أي: واقع نحو قوله تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بِلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ لقمان: ٢٥، تقديره: "خلقهن الله"، والمعنى: يتحقق السؤال هنا تتحققه قبل الجواب، لا أنه محقق الوقع عند نزول الآية؛ لأن فعل الشرط مستقبل المعنى، بل الاقتصار على لفظ الجلالة يستدعي تقدم سؤال استغنى به عن ذكر خلقهن، وتارة يكون سؤالاً مقدراً، أي غير منطوق به كقول الحارث بن ضرار النهشلي:

لِيُؤْكِدَ يَزِيدُ ضَارِعٌ لِخَصْوَمَةٍ وَمُخْتَبِطٌ مَا تَطْبِحُ الطَّوَائِحُ (١).

فالسبكي يرى أن العقرب الزمني المحذوف للمسند الفعلي ليس هو المهم هنا لسبق ذكره في السياق، فلذلك لم يكن تحديد زمن السؤال لسبق تحديده.

ويفصل العصام سبب تغيب الزمن والاستغناء عن بالاسمية فيقول:

هذا والأظهر أن المراد بقوله: ﴿لَيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ لقمان: ٢٥، ما يَعْمُّ قولهم: ﴿لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ اللَّهُ﴾؛ لأن المقصود أنهم يجيبون بآيات الخلق له تعالى، سواء كان ذلك الإثبات مع ذكر الفعل أو مع حذفه، فالآلية مثال باعتبار ما يشتمل عليه من جوابٍ حذف فعله، لا باعتبار أنَّ الجواب المستفاد منه لا محالة مذوق المسند

ويؤكد العصام أن غياب الزمن وتحيته لا يؤثر على نسق النص (فالمسند المحذوف في جواب هذا السؤال في الأكثر فعل... المشهور في ترجيح تقدير الفعل أنَّ السؤال عن الفاعل، وأنَّ القرينة

(١) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٠٦

فعالية) ويناقش رأي السعد في رده هذا الرأي ليدفع رأيه، بأن المطلوب هو الفاعل لا الحدث وزمنه؛ (فيستوي في تعبينه تقدير الفعل والجملة الفعلية، والقرينة لا تطلب إلا تقدير الفعل دون اسم الفاعل، ولا تطلب تقديره عاماً في المسند إليه المذكور) <sup>(١)</sup>.

فالعصام يبين أن الفعل لو ظهر فسيكون سبباً في رفع المسند إليه (الفاعل النحوي) والمراد من السياق التركيز على الفاعل مع كونه ضميمة متحدة إلى الفعل.

ويفتح العصام باب النقاش من العلة لحذف الفعل فيقول: (بأنَّ السؤال عمنْ صدر عنه الفعل يقتضي تقديرَ المسند عاماً في المسند إليه لا خبراً، لأنَّ الأوَّل يفيد صدور الفعل صريحاً، وأمّا الخبر فيفيد اتحاد شيء مع المسند إليه، فربما يتضمن هذا اتحاد صدور الفعل عنه، فالقرينة فعلية داعية إلى جعل الجواب جملة فعلية، نعم يتَّجَهُ أنَّ السؤال جملةً اسمية؛ فالسؤال عمنْ يتحد معه المسند لا عمنْ يصدر عنه الفعل، فالقرينة اسمية لا فعلية) <sup>(٢)</sup>.

ويبرهن العصام على أن تفريغ الإجابة من المسند الفعلي الزمني له فائدة، لأنَّ حذفه يتوجب أنْ يقدر ولو في الذهن لرد الفعل عمن صدر منه فعل الخلق أمّا لو ظهر المسند الفعلي ذو الدلالة الزمنية لكان الزمن المؤول للسياق.

غياب الزمن الفعلي عند العصام هو مساعد لتحديد ذات الفاعل لا الحدث وزمن الحدث، وهنا تتجلى يقطة حسهم الزمني عند تفريغ السياق من الفعل الدال على الحدث والزمن، وفي ذلك إفساح وازياح للتركيز على محدد قد يفقد التركيز عليه لو وجد فتغيب الفعل وزمنه لزيادة التركيز على الفاعل.

ونجد منه جهداً رائعاً ومن سلفه السعد للتعليق بأنَّ الجملة الاسمية صورة من الجملة الفعلية فال فعل حدد وقت الحدث بدلاً من تعبيمه في الاسم، لذلك كان الاستفهام بالفعل (يبين لنا أنَّ المطلب هنا الاسمية وأنَّ في الاسمية تمثيلاً عن الفعل، واختصاراً لاستعين برد السيد الشريف على من قال: (إنَّ الجواب بالفعلية متزوك لرعاية المطابقة، على أنَّ رعاية المطابقة تُوهم قصداً التقوية؛ وهو لا يليق بالمقام) <sup>(٣)</sup>، في حالة الإجابة بالفعل فسيتكرر الإسناد مما يدل على تقويته).

ويستمر العصام مستخدماً حسه البلاغي في علة حذف المسند الفعلي لوجود قرينة فوجود الفعل زيادة في المعنى لا سيما الدلالة الزمنية من تقوية الحدث وزمنه ومطابقة الجواب للسؤال، إلا أن

(١) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٦٩.

(٢) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح: ٤٧٠، وينظر السعد، المطول ٢٩٢، حاشية السيد على المطول، ص: ٢٩٢.

(٣) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٦٩.

العصام يدفع هذا محتجا بحدس مقتضى الحال ومؤكدا عدم حاجة السياق النصي لذلك قال: (وربما يرجح تقدير الفعل بأنَّ في تقدير الجملة زيادة حذفٍ وتقليلٍ الحذف أولى).

وردَه السيد المسند بأنَّ الزيادة المشتملة على فوائد لا تُرُدُّ؛ وتلك الزيادة تشتمل على تقوية الإسناد ومطابقة الجواب للسؤال، وهو مردود بأنَّ المقام ليس مقام التقوية والمطابقة للفعلية، كما عرفت<sup>(١)</sup>.

وفي مثال آخر لسلب الجملة من الزمنية المترتبة على وجود الحدث واستبدالها بجملة اسمية فقد سبق أن ذكرنا من حديثهم عند قول الشاعر:

لَا يَأْلَفُ الدَّرْهُمُ الْمَضْرُوبُ صُرْتَنَا ... لَكِنْ يَمْرُّ عَلَيْهَا وَهُوَ مُنْطَلِقُ.

يقول السعد موقعاً الزمن: (الانطلاق ثابت له دائم من غير اعتبار تجدد الانطلاق)<sup>(٢)</sup>.

قال السبكي: (من أحوال المسند أن يكون اسماً وذلك إذا قصد به عدم التجدد وعدم الدلالة على الزمن وينبغي أن يقال: لعدم قصد إفادتهما حتى إذا لم يقصد واحداً منها يكون كافياً في إثباته اسماً ومثله:

لَا يَأْلَفُ الدَّرْهُمُ الْمَضْرُوبُ صُرْتَنَا لَكِنْ يَمْرُّ عَلَيْهَا وَهُوَ مُنْطَلِقُ.

ويستمر السبكي في الحديث عن سلب الزمن من منطق إرادة تثبيت صفة الكرم، ويتطرق إلى قوله تعالى: «وَكَلَّبُهُمْ بِاسْطُ ذِرَاعِيهِ بِالْوَصِيدِ» الكهف: ١٨، فالمراد هيئة الكلب من غير أن يتحرك، ويناقش السبكي مدافعاً عن تجرد اسم الفاعل من الحركة وسلبه إياها، فاسم الفاعل إذا عمل حمل المعنى على التجدد، ويتابع السبكي نقاشه: (فَإِنْ قُلْنَا بِأَنَّ: "زَيْدٌ ضَارِبُ الْآنِ أَوْ أَمْسِ أَوْ غَدًا" لَا يَدْلِيُّ بِالثَّبُوتِ لِتَقْيِيدهِ بِالزَّمْنِ الدَّالِّ عَلَى التَّجَدُّدِ وَلَا سِيمَا ضَارِبُ غَدًا وَإِنْ لَمْ يَقِيدْ بِظَرْفٍ فَهُوَ مُصْرُوفٌ إِلَى الْحَالِ قَلْتَ: الدَّلَالَةُ عَلَى التَّجَدُّدِ عِنْ تَقْيِيدهِ بِالظَّرْفِ، إِنَّمَا هُوَ بِنَاءٌ عَلَى أَنَّ الظَّرْفَ يَنْفِي الْوَقْوَعَ فِي غَيْرِهِ بِالْمَفْهُومِ، وَلَا نَسْلِمُهُ كَمَا هُوَ قَوْلٌ مُشَهُورٌ فِي مَفْهُومِ الصَّفَةِ وَإِنْ كَانَ مَرْجُواهُ فَقَدْ سَلَمْنَاهُ، فَقَدْ يَقُولُ: إِنَّا نَعْنِي بِالثَّبُوتِ وَعَدْمِ التَّجَدُّدِ بِالنَّسْبَةِ إِلَى ذَلِكَ الظَّرْفِ، فَقُولُنَا: "زَيْدٌ ضَارِبُ غَدًا") معناه أنَّ

(١) المرجع نفسه، ص: ٤٧٥.

(٢) العصام، المطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٣٠١.

الضرب الذي سيقع منه غدا يقع ثابتًا مستقرا، سواء كان موجودا قبل ذلك أم لا، بخلاف "زيد يضرب غدا".

بل ونجد السبكي يفسر "زيد قام" من أن الجملة الاسمية تدل (على ثبوت نسبة القيام المتجدد، فالقيام متجدد وحصوله لزيد ووصفه به ثابت مستقر، ولا بدع في ذلك، فربما كان الفعل المتجدد لشدة لزومه ودوامه أو شرفه في نفسه يجعل لفاعله صفة ثابتة مستقرة)<sup>(١)</sup>.

فهو يضع جملة: "زيد قام" بين معادلتين:

معادلة الابتداء بزيد + معادلة الإسناد الفعلى للمسند إليه الاسمي = ثبوت نسبة القيام.  
فأين الأثر للفعل ← شدة اللزوم توحى بأن قيامه متجدد.

فنفسُ السبكي الزمني دقيق فهو متحسس له ومتبع لرائحة الزمن ومؤول له حسب السياق النصي، فيؤكد على أن المعنى المهم في الجملة "إن زيد قائم" هو الفاعل لا الفعل وزمنه، ويأتي الفعل في الرتبة الثانية.

وفي مقططفات بين سطور شروحهم نرى الحدث عن الحس الزمني في حالة غياب الفعل الدال وما في ذلك من جمالية وتناسق مع النسق النصي فعند قول الشاعر:

لِيَبْرِئَ إِيَّاهُ ضَارِعٌ لِخَصُومَةٍ وَمُخْتَبِطٌ مَا تَطْبِحُ الطَّوَائِحُ

فالعصام - وقد سبقه السعد - يري أن حذف الفعل الدال على الزمن لما فيه من الدلالة الفعلية فيجعل الزمن متوقفا، فقوله: "مما" يتعلّق بمختبط، كما تعلّق قوله: "لخصوصة" بضارع، ويكتفي للظرف رائحة الفعل، ولا يتوقف صحته على اعتماد اسم الفاعل.

وفي هذا الشاهد يقطة أيضًا لحسهم الزمني التنبؤي الاستباقي من عدول الشاعر عن الفعل الماضي إلى المضارع، لما فيه من استباق للزمن وتعجّيل لمساحة عقاربها، وقد تحدث السعد والعصام عن ذلك، وإن كان السعد أقل كلاما من العصام.

قال السعد: (بمعنى الماضي عدل إليه استحضاراً لصورة ذلك الأمر الهائل).

فالسعد وقتَ الزمن على أنه مضارع باعتبار ما كان من إغاثة يزيد للمحتاجين، فيزيد مقتول لتوه، فهل لحقت الطوائح أن تطبح بذلك المختبط والضارع؟!! فجعل المصيبة كأنها واقعة ويزيد توفي للتو، وكأن الدرس البلاغي يريد أن يثبت أن الذي توقعه الشاعر واقع لا تخمين؛ ليؤكد صحة ما

(١) السبكي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤١٥ - ٤١٦.

يرثى به ممدوحه وهذه قراءة السعد لعقرب الفعل الزمني.

أمّا العصام فخيال زمنه كان أسبق للأمام مستندا على ("تطيح" بمعنى الماضي؛ عدل إلى المضارع لحكاية الحال، كذا ذكره الشارح المحقق، وهو المشهور) إلا أن الحس الزمني عند العصام استند على زواية أخرى مستثمرا اسم الفاعل الذي تلمس به إخبارا بالمستقبل، قال العصام: (ونحن نقول: المراد بالضارع من يضرع بعد موته يزيد، وبالمتني من يسأل كذلك بعد موته؛ لأنّه كان دافعاً للخصومات والمهلكات فلا يكاد تقع في حياته خصومة ولا إطاحة مطيبة لمال متمول حتى يضرع أحد لخصومة ويحتاج أحد إلى الاختباء؛ فالمضارع بمعنى الاستقبال، ولا يخفى ما في هذا الاحتمال من كمال مدح "يزيد" بحماية الناس من الظلمة، ولفظ البيت أمرٌ ومعناه التحسر على فوت يزيد لفوت هذه المنافع لعامة الناس، وهذا من موجبات فضل هذا التركيب على خلافه، فاجتمعه مع ما سنتسمع) <sup>(١)</sup>.

فالحس الزمني هنا اختلف بين تقديم الوقت وقراءة أن الماضي تطيح صورة للمستقبل وبين تثبيت الماضي في زمنه وقراءة ماضوية للسياق عند العصام، فهو لا يرى تقديمها لعقرب الزمن ويمثل هذا المثل فسحة خلافية لاختلاف نظرة بلاغية.

### النتائج والتوصيات:

وفي نهاية هذا البحث رأينا كيف كان الحس الزمني عند البلاغيين يقطأ، فهم متأنلون في النظام اللغوي أنظمته وأنسجته مدركون للفسحات الانزياحية من عدولات تحمل آفاقاً معنوية رائعة أرادها المتكلم ليبلغ عبرها إلى السامع، ففي حديثهم عن بلاغة التعبير الزمني إلى استباق التعبير الزمني إلى تراجعه وتأخره أو حتى غيابه وتصفيقه نكت ومعازٍ بلاغية جمالية ذات ارتباط بالنسيج اللغوي المعرفي.

ونستطيع أن ندون بعد هذه الرحلة البحثية عدداً من النتائج:

- 1- الحس الزمني لدى البلاغيين دقيق وعميق، وتميزوا عن النحاة ببعض من التأويل الأدبي المستند على عقلية ومنطقية.

(١) العصام، الأطول على شرح تلخيص المفتاح، ص: ٤٧٢.

٢- إن صورة الزمن عند البلاغيين ليست قوالب جامدة تغلب عليها خصوصية الكلمة والمفردة التي أفرد لها النحو والنحاة وغلبها بحكم طبيعة الدرس النحوي، فهي عند البلاغيين أفق ممتد يستمد زمنيته من ثالوث المتكلم والسياق والضمائم القراءن التي تتنج المعنى، فالمحدد لوجهة الزمن متعدد وليس ذات الفعل حيث يعتمد على قرائين حالية كالسائل مثلاً ومصادفيته وما يسمى "بالتذويت من المنظور الزمني" كما في قوله تعالى: "ولو ترى" أو يعتمد على ضمائم وروابط متواجدة في السياق كما في قول الشاعر: "كلما وردت"، يجدر بالمتلقي البحث عن كوامنها؛ لأنها لا تقل أهمية عن زمنية الفعل الذي قد ينحرف إلى اتجاهات تخالف النظام اللغوي لمقاصد بلاغية ذات أهمية، بل نستطيع التأكيد بأن للبلاغيين إشارة زمنية سبقوها غيرهم، ولعل لنظرية النظم الأثر الأكبر في ذلك، كما أن الدراسات الحديثة في الأزمنة وبعض إشارات البلاغيين القديمة تؤسسان لاجتماع جماليات البلاغة والنحو.

٣- إن التفاعل بين عناصر السياق هو المنتج الأول للدلالة الزمنية دون جحود بأثر المفردة الزمنية أو تغافل عنها، ضمن أدوات النحو التي يتفلت منها هذا التفاعل أحياناً كما في خروج الكلام مقتضى عن الظاهر.

٤- إن تتبع الحس الزمني عند البلاغيين دقيق إذا استوقفهم بالتفصيل وفيما عداه فحسهم أميل للنحو والمنطق، ولعل المبرر في ذلك هو الغرض التعليمي الذي نشأت من أجله هذه الشروح، كما أن نمطية المنطق التي هيمنت عليها قالت من فرصة ظهور جماليات الذوق الذي يمتلكونه.

٥- للبلاغة نظرة متفردة في الزمن لا يصلها النحو ولا النحاة، فلها طرق ملتوية من التأويلات التي لا يمتلكها إلا صاحب دربة وملكة، من امتلاء السياق بالزمن أو تصفييره منه جمالية تتجلى في الحركة والجمود خاصة إذا طُبِّق ذلك على النصوص، ولذلك نقول: إن للبلاغة زمنها الذي تحتاج إلى متأنل متفقه، فنکاد نقول إن زمن البلاغة تأويلي بامتياز، ولعل في الأطروحتين المذكورتين في أول الدراسة عن الزمن ما يصل إلى تأصيل يضبط هذا وإن كانت دروب البلاغة لا تحب الصرامة في الضبط.

٦- لأساليب الشرط طرق زمنية ليست باليسيرة فيبين زمن الشرط وجوابه، وما عطف على جواب الشرط دروب وعرة ومسالك فقرة تحتاج إلى تأمل، وفيه آفاق زمنية تتعدد في ذهن المتلقي فتنقله من أفق إلى أفق زمني آخر، كما في جواب الشرط المضارع وما عطف عليه من فعل ماضٍ لعلة بلاغية، وهي خير ما يمثل دقة الحس الزمني لديهم.

٧- إن الأزمنة قد تداخلت فقد يحتوي زمان على جزء من زمان حدث سبقه وربما يتبعه في الترتيب، وقد يكون هذا التداخل جزئياً أو كلياً كما في جواب الشرط المتعدد في زمان الفعل "يكونوا" و"ودوا"، والفعل الواصف للحال كما في قولنا: "زيد يصلى"؛ لذا تستوجب معالجة ترتيب متواالية الأحداث المتداخلة والأخذ بالاعتبار لسمات الزمن والسياق لفهم آلية توالي وتوالد الأحداث وبلاغة التقييد فيها، وفي هذا رد على من ادعى قصرَ العربية في التعبير عن الزمن وأنه ليس فيها إلا فعل منجز وغير منجز، بل إن للعربية أفقاً أوسع من التعبير بأزمنة الأفعال فقط عن الزمن من زمان للتألف وغيره، وكما تؤكد الصور السردية المتخلية في "لو ترى" فيها امتداد زمني متعدد الوجهات والتأويل، لا يجهلها إلا من جهل أسس التعبير العربي.

#### الوصيات:

يحتاج هذا الحس إلى دراسة مكثفة ذات رؤية تملك ملكرة الأسس المعرفية المتوجة بالنفس البلاغي المرن، وهذا الموضوع غض لم ينضج في الدراسات البلاغية على الرغم من الإرث البلاغي؛ لذا أوصي بالعكوف على دراسته في أمهات الكتب البلاغية وربط ما دار بها بما دار من كتب اللسانية الحديثة والتداوile الحديثة، وترجمة ذلك على النصوص بالتطبيق عليها؛ للخروج بنتائج مبتكرة له أصول لم تلق العناية من قبل، ولعل هذا نوع من التجديد في البلاغة.

## المراجع

الاسفرايني، عصام الدين إبراهيم بن محمد، الأطول على تلخيص المفتاح، دراسة وتحقيق: محمد الخراز، رسالة جامعية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الرياض السعودية، ٤٢٣ هـ ١٤٣٤ م.

التفازاني، سعد الدين بن مسعود بن عمر، المطول شرح تلخيص المفتاح، صححه وعلق عليه: أحمد عزو عنية، ط: ١، بيروت-لبنان، دار إحياء التراث، ٤٢٥ هـ.

أبو موسى، محمد محمد، خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني، ط: ٥، مصر، مكتبة وهبة، ٤٢١ هـ، ٢٠٠١ م.

ابن عطية، عبد الحق بن غالب، تحقيق: عبد السلام عبد الشافى محمد، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ط: ١، لبنان، لبنان، دار الكتب العلمية، ٤١٣ هـ.

ابن هشام، عبد الله بن يوسف بن أحمد، مغني الليب عن كتب الأعaries، ط/ ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية.

توأمة، عبد الجبار، زمن الفعل في اللغة العربية قرائته ووجهاته، دراسات في النحو العربي، الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، ١٩٩٤ م ط: ب، ت

الدسوقي، محمد عرفة، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، حاشية الدسوقي على مختصر السعد، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م.

ابن هشام، عبدالله بن يوسف، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، بيروت - صيدا، المكتبة العصرية، ٤١٥ هـ - ١٩٩٤ م.

الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن، قرأ وعلق عليه: محمود شاكر، دلائل الإعجاز، ط: ٥، مصر، الشركة الدولية للطباعة والنشر، ٤٢٤ هـ ٢٠٠٢ م.

حمداوي، جميل، مفهوم الجهة في اللسانيات، الألوكة، المغرب، ٢٠١٦ م، ط: ١.

الرازي، فخر الدين أبو عبدالله محمد بن عمر، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ط: ٣، بيروت، دار الفكر، ٤٠٥ هـ، ١٩٧٥ م.

الزركلي، خير الدين، الأعلام قاموس الترجم، ط: ٨، بيروت-لبنان، دار العلم للملايين، ١٩٨٩ م.

الزركشي، محمد بن عبد الله بن بهادر، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، البرهان في علوم القرآن، ط: ١، دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركائه، ١٣٧٦ هـ - ١٩٥٧ م.

القزويني، محمد بن عبد الرحمن، شرح وتعليق: محمد السعدي فرهود، عبد المنعم خفاجي، عبد العزيز شرف، الإيضاح في علوم البلاغة، ط: ٦، مصر-بيروت، دار الكتاب، ٤٢٥، ٢٠٠٤ م.

القزويني، محمد بن عبد الرحمن، التلخيص في علوم البلاغة، ضبطه وشرحه عبد الرحمن البرقوقي، ط: ١، دار الفكر العربي، ١٩٠٤ هـ.

د. موزة بنت حمد الكعبي

سيبويه، أبو البشر عثمان بن قنبر، الكتاب تحقيق: عبد السلام هارون، بيروت، عالم الكتاب بيروت، ١٩٨٥م، ط: ١.

السبكي، بهاء الدين أحمد بن علي، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ٤٢٣-٥١٤٢٠٢م.

السماكي، يوسف بن أبي بكر بن محمد، تحقيق: نعيم زرزور، مفتاح العلوم، ط: ٢، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ١٤٠٧-١٩٧٨م.

العقاد، عباس محمود، الزمن في اللغة، مجلة الأديب اللبناني، العدد: ١، يونيو ١٩٦٠م، ط: ت.

لعقاد، عباس محمود العقاد، اللغة الشاعرة، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، ٢٠١٣م، ب، ت العتيبي، زكية، الزمن البلاغي، جريدة الجزيرة، العدد: ١٧٢١٥، تاريخ النشر ١٦-١١-١١٥٢-١٧٢١٥م. محمد صالح، معاني النحو، ط: ١، عمان-الأردن، دار الفكر، ٤٢٠-١٤٠٠هـ.

الشمسان، أبو أوس، تقديم محمد فهمي حجازي، ط: ١، الجملة الشرطية عند النحاة العرب، الرياض السعودية، مطبع الأوفست، ١٤٠١هـ.

شكري، إسماعيل، في معرفة الخطاب الشعري: دلالة الزمان وبلاحة الجهة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط: ١، ٢٠٠٩م.

الصفدي، صلاح الدين خليل بن أبيك، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، الوافي بالوفيات، بيروت-لبنان، دار إحياء التراث، ٢٠٠٠م.

المغربي، أحمد بن يعقوب، مواهب الفتاح على تلخيص المفتاح، تحقيق: خليل إبراهيم خليل، ط: ١، بيروت-لبنان، دار الكتب العلمية، ٤٢٣-١٤٢٠٢م.

الملاخ، احمد، الزمن في اللغة العربية ببنياته التركيبية والدلالية، مجلة الخطاب دورية أكاديمية محكمة تعنى بالدراسات والبحوث في اللغة والأدب وتحليل الخطاب منشورات مخبر تحليل الخطاب، جامعة مولود معمري الجزائر، العدد: ١٩، ٢٠١٥م.

الملاخ، احمد، الزمن في الخطاب مقاربة تداولية معرفية، ط: ١، الرباط-المغرب، الدار العربية للعلوم ناشرون، ٢٠٠٩م.

مطلوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها عربي- عربي، ط: ٢، بيروت-لبنان، مكتبة لبنان ناشرون، ١٩٩٦هـ-١٩٨٩م.

مطلوب، أحمد، الفزويني وشرح التلخيص، بغداد، العراق، مكتبة النهضة، ١٩٨٦م، ط: ٢.

المراغي، أحمد مصطفى، تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، شركة مكتبة مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ١٩٥٠م، ط: ١.

الهاشمي، أحمد، ضبط وتدقيق: يوسف الصميلي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، ط: ١، بيروت-لبنان، المكتبة العصرية، ١٩٩٩م.

## قراءة في فكر وليد معابرة من خلال كتابه "ذكريات خبيثة"

\* أ.د. محمد حسن عواد

\* فاطمة محمد حسن إسماعيل

تاريخ قبول البحث: ١٦/٦/٢٠٢٠ م.

تاريخ تقديم البحث: ٢٠٢٠/٢/٢ م.

---

### ملخص

هذا البحث قراءة في فكر وليد معابرة من خلال كتابه "ذكريات خبيثة" وقد كشفت القراءة أنَّ وليداً مفكراً عميقاً، ومتقدِّفاً واسع النّقافة، وناقداً بصيراً بالقضايا التي يعجُّ بها المجتمع العربي كافَّة. وقد وزعناً البحث على مقدمة وتمهيد، وأبعاد خمسة هي: البعد الإسلامي، والبعد العربي، والبعد الوطني، والبعد التَّارِيخي، والبعد الأدبي واللغوي.

والبعد الإسلامي هو الأساس الذي يصدر عنه وليد في الحكم على الأمور، ثم أعقبنا ذلك بخاتمة رصتنا فيها ما توصلنا إليه من أفكار.

**الكلمات الدالة:** البعد الإسلامي، البعد العربي، البعد الوطني، البعد التَّارِيخي، البعد الأدبي واللغوي

---

\* قسم اللغة العربية، كلية الآداب، الجامعة الأردنية. الأردن.

\* جامعة آل البيت، الأردن.

حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

## **A Reading of Waleed Maabra's Thoughts through his Book "Zekrayat Kabeesa"**

**Prof. Mohammad Hasan Awwad**

**Dr. Fatima Mohammad Hasan Ismael**

### **Abstract**

This is a research paper that handles Waleed Maabra's thoughts in his book "zekrayat kabeesa".

The study reveals that waleed is a deep intellectual, a highly educated person with a wide knowledge and a distinctive critic for all issues that relate to the whole Arabic society.

The research paper is divided into different sections: an introduction, and five dimensions: the Islamic dimension, the Arabic dimension, the national dimension, the historical dimension, and the literary and linguistic dimension and this is the basis that Waleed relies on in his judgement on things. After that, a conclusion is added to sum up all the concepts and ideas of this paper.

## المقدمة:

هذه قراءة في فكر وليد معابرة من خلال كتابه "ذكريات خبيثة"، والكتاب معالجات لقضايا سياسية، واجتماعية، وتاريخية، واقتصادية، صاغها قلم وليد بأسلوب نقدي ساخر لاذع يبغي من ورائه الإصلاح واستهلاض الهمم ولا يبغي الشماتة.

وجرى البحث في تمهيد وأبعاد خمسة، فأمّا التمهيد فقد سلطنا فيه الضوء على طائفة من برعوا في الأدب والفكر من غير المختصين بالعربية، وأمّا الأبعاد فهي البعد الإسلامي، والبعد العربي، والبعد الوطني، والبعد التاريخي، والبعد الأدبي واللغوي. ويلاحظ أنّ البعد الإسلامي هو الأصل والأساس الذي يبني عليه فكر وليد، وهو المحرك له، هو المصباح الذي يبدي به ظلمات القضايا، هو المعيار الذي يزن به الأمور. وأمّا الأبعاد الأخرى فهي فروع إذا ما قيست بذلك الأصل الكبير.

ثم ختمنا البحث بذكر طائفة من الأفكار الإبداعية التي توصل إليها فكر وليد المتوقّد.

وكشف البحث أنّ وليداً مفكراً عميق التفكير، ومتقدّف واسع الثقافة، وناقد بصير لا يقف نقه عند الأشكال والرسوم، بل يتجاوزها لباب المسائل وأعمقها.

## تمهيد:

اللغة العربية لم تكن في يومٍ من الأيام حكراً على طائفة من الناس يمتهنونها وبيؤثرون التخصص بمسائلها دراسة وتدريساً، ولكنّها رسالة حضارية وإنسانية، وملك لكلّ من آنس في نفسه القدرة على التعبير بها، والفقه في أسرارها، والتّوغل في أنظمتها.

ولقد ظهر في القرن العشرين طائفة من العلماء والأدباء والشعراء وال فلاسفة لم يختصوا بالعربية ولكنهم أحبواها، وذابوا في بيانها المشرق، وأثبتوا جداراً في الميدان الأدبي والفكري ولفتوا الأنظار إلى سمو بيانهم، وسموا ما قدموه من رؤائع الفكر والأدب، نذكر منهم الأديب الدكتور محمد حسين هيكل (حقوقي) صاحب "ثورة الأدب" وغيرهما، والأديب توفيق الحكيم (حقوقي) صاحب المسرحيات العديدة، والمفكر الدكتور زكي نجيب محمود (فلسي) صاحب "المنطق الوضعي" و "تجديد الفكر العربي"، و "تفاوتنا في مواجهة العصر"، والمفكر الأستاذ مالك بن نبي (مهندس كهربائي)، الذي أغنى المكتبة العربية بكتب فكرية عميقة تدل على علمٍ غزير، وثقافة واسعة من مثل: "مشكلة الثقافة"،

"والظاهرة القرآنية" و "في مهب المعركة" و "مشكلة الأفكار في العالم الإسلامي" و "شروط النهضة" و "الصراع الفكري في البلاد المستعمرة" وغيرها، والدكتور عبد الرحمن بدوي "فلسيفي"، وهو مفكر وشاعر أغنى المكتبة العربية بمؤلفات في الفلسفة وتاريخها من مثل: "مذاهب المسلمين" والزمان الوجودي، "والمنطق الصوري" وغيرها.

والمهندس الشاعر علي محمود طه صاحب "الملاح الثنائي"، والناقد الشاعر الطبيب الدكتور أحمد زكي أبو شادي، والدكتور الطبيب إبراهيم ناجي صاحب قصيدة "الأطلال"، والجغرافي الدكتور محمد عوض محمد الذي ترجم "قواعد النقد الأدبي" لـ"لكرولي".

وقد أَلَفَ الدكتور أيمن العتوم كتاباً وسمه بـ"هندسة الكلمات مهندسون شعراء" ساق فيه طائفة من الشعراء الأردنيين وطائفة من أشعارهم ومن هؤلاء الشعراء الممهندسين: حيدر المومني، وخالد سعدات، ورضوان الزواهرة، وعامر حيمور وغيرهم.

والأعلام الذين سبق ذكرهم يرتبطون بالتراث ارتباطاً متفاوتاً، ولكن يجمعهم البيان العربي الصافي، والثقافة العربية الإسلامية ممتزجة بالثقافة الإنسانية، وبينهم وبين المتألق ضروب من القواسم المشتركة، غير أنَّ الأدب العربي والأدباء العرب أخذوا في التحول رويداً رويداً في أعقاب الحرب العالمية الثانية، وظهور حركة الشعر الحر أو شعر التفعيلة، بعد هذا التاريخ أخذ الأدب العربي والشعر العربي يغرقان في الضبابية، والرمزية المقلقة التي انقطعت بها السبل عن أرض الواقع، ووقع الشعر العربي في بحار من الضياع والتلهي والظلمة، يعكس ما يعنيه أصحابه من ضياع وانحراف عن الرؤى الصحيحة، والانخلال التام عن الرؤية القرآنية الحضارية الإنسانية العظيمة، وجريه وراء التقليد الأعمى للأنماط الأدبية الشائعة في أوروبا، من جهة الشكل والمضمون وصار بين الشاعر والمتألق حجاب كثيف من العسير اختراقه.

في هذا الجو الذي رسمته يقف الأستاذ معايرة ليصحح ما اعوج من المسار، ويرد الفكر العربي إلى مساره الحق، فالأدب والفكر ينبغي أن يكونا واصحين لأنَّ الوضوح لا يعني السطحية أبداً، وإنما يعني وضوح الفكرة في الذهن، وتبليورها، والغموض لا يعني العمق، بل يعني غموض الفكرة في الذهن، أو ضعف الوسيلة عن جلائها.

معابرة مفكر عميق، ومتقدف واسع الثقافة، وناقد اجتماعي ينقد بشدة ما يشيع في المجتمع من علل وأمراض من مثل الكذب، والنفاق، والفساد، وضعف القيم العليا الهدية إلى سواء السبيل، ويستند معابرة في هذا كله على منهج إسلامي صافٍ أصيل، ورؤى فكرية إسلامية متينة تعصدها ثقافة عربية وإنسانية، وهو رجل يُعشق الصدق، ويتقى في محبته، ويتوسل بالسخرية للتعبير عن مجمل آرائه وأفكاره.

وسنحاول في هذا البحث أن نرصد المرتكزات التي ترتكز عليها هذه الشخصية، والأبعاد الفكرية التي تؤمن بها، ورأينا أن هذه الأبعاد تتحصر في أبعاد خمسة هي: البعد الإسلامي، والبعد العربي، والبعد الوطني، والبعد التأريخي، والبعد الأدبي واللغوي.

#### البعد الإسلامي:

الإسلام منهج كامل يحدد علاقة الإنسان بنفسه وبربه، وبالناس وأحكامه مستتبطة من القرآن الكريم، والسنة النبوية، وإجماع الصحابة، والقياس الصحيح الذي تتوافق فيه أركانه الأربعة بدقة: المقيس، والمقيس عليه، والعلة الجامعة المانعة، والحكم، والاهتداء بآراء الأئمة الكرام، وأفكارهم السامية.

ومعابرة معتصم بذلك كله، حريص عليه، والآلية القرآنية تجري في تضاعيف كلامه جريان الدم في العروق لا من باب التوظيف فقط، بل لأنها فكر راسخ في أعمق وجданه وضميره، انظر إليه كيف يأسى لحال هذه الأمة التي أمرت بالمعروف ونهت عن المنكر يقول: "الإنسان الذي ولد في أمة كانت خير أمة أخرجت للناس، ولكن بتغير الظروف في عصرنا الحاضر أدى به إلى الانزياح والعدول عن الحق في بعض الجوانب وليس في أكثرها، مما أدى ذلك إلى انعكاس المفاهيم الناتج عن انحراف الزّمان وتغيير أحواله" <sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر "أمة وسطاً، سادت بعدلها ورفعت راية الإسلام" <sup>(٢)</sup>، ثم كيف تحولت تحولاً منقاداً ذليلاً ترتب إشارة الغربي.

(١) (معابرة، وليد، ذكريات خبيثة، الطبعة الأولى، دار المشكاة للنشر والتوزيع، ٢٠٢٠، ص: ١٤١).

(٢) نفسه، ص ٣٥:

يقول معابرة ساخرًا: "وبات النصر فيها، يرهن بشمعة غريبة تبدد آيات الظلام،"<sup>(١)</sup>

ما ورد من كلام معابرة يمثل فكراً إسلامياً أصيلاً صحيحاً، فالله سبحانه وتعالى يقول:

**لَوْكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطَا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا**<sup>(٢)</sup>

ويأتي الأستاذ معابرة التبعية المستكينة للغرب، والانقياد الأعمى من غير تبصر يقول: "وبات النصر فيها، يرهن بشمعة غريبة تبدد آيات الظلام"<sup>(٣)</sup>، ويقول في موضع آخر: "اعتمدوا على النقل وجعلوا السيد كالعبد، وتجاهلو العقل، ورهنوه لصناديق النقد ... ونسير على شريعتهم كتلميذ حفظ درسه"<sup>(٤)</sup>.

ينطلق معابرة في الذي سبق من كلامه من آيات قرآنية كريمة عديدة منها: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ} <sup>(٥)</sup>،

وقوله تعالى: {لَا يَتَخَذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ} <sup>(٦)</sup>

وقوله تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ} <sup>(٧)</sup> وقوله تعالى: {وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ} <sup>(٨)</sup>، وقوله تعالى: {وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا} <sup>(٩)</sup>.

ويهاجم معابرة باعة الكلام والمنافقين وال fasidin الذين امتهنوا الكذب. يقول: "منذ زمن والعرب مولعون بالكلام، يتبارزون بالكلام يمدحون، ويرثون، ويهجرون بالكلام. ينتصرون لأنفسهم بالكلام.

(١) نفسه، ص ٣٥

(٢) البقرة: ١٤٣

(٣) معابرة، ذكريات خبيثة، ص ٣٥

(٤) نفسه، ص ٣٦، ٣٧

(٥) النساء: ١٤٤

(٦) آل عمران: ٢٨

(٧) الممتحنة: ١

(٨) آل عمران: ٧٣

(٩) النساء: ١٤١

يقاولون أعداءهم بالكلام، حتى أنهم بنوا سوقاً لبيع الكلام<sup>(١)</sup> ويقول في موضع ثانٍ: "بَيْنَ النَّظَرِيَّةِ وَالْتَّطْبِيقِ، هُنَاكَ دِينٌ يُؤْمِنُ بِهِ بَنُو الْبَشَرِ، وَدِينٌ آخَرٌ يُطَبَّقُونَهُ"<sup>(٢)</sup>

يمتحن هذا الفكر من معين القرآن الذي لا ينضب، فالله سبحانه وتعالى يقول: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ} <sup>(٣)</sup>

وشدد القرآن على المنافقين وبين ما يحدثونه من فساد وفتن و زعزعة واضطراب قال الله تعالى: {وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُمْ} <sup>(٤)</sup>

وقوله تعالى: {بَشِّرِ الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا} <sup>(٥)</sup>، وقال تعالى: {الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ} <sup>(٦)</sup>، وقال تعالى: {وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْرِئُونَ} <sup>(٧)</sup>

والبعد الإسلامي الذي يصدر عنه وليد معايرة ليس عنصراً من عناصر شخصيته، ولا هو راقد من رواد هذه الشخصية كما يحلو للخاطر الأول، ولكنه الأساس الذي تبني عليه هذه الشخصية، وإذا وقفنا على عناصر أخرى فهي رواد لهذا الأساس الحق. ويُسخر معايرة من الذين اتخذوا من الدين أو أفكاره أشكالاً ورسوماً أو طقوساً مفرغة من مضامينها كقوله:

"وَمَنْ يَذْبَحْ عَلَى الطَّرِيقَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ خَنَازِيرٍ" <sup>(٨)</sup>.

ويُسخر من انقلاب القيم وتغييرها فالكذب والجهل فاشيان ونضع الأشياء في غير موضعها. يقول: "نَمْحِ الْجَلَادَ عَصَا سَرْقَتْ بِأَيْدِينَا ... نَعْزِفْ عَلَى الْقَانُونِ إِذَا صَنَعْنَا نَائِبِنَا لَنْتَرْجِمْ أَصْوَاتَ الْقَرُودِ إِلَى

(١) معايرة، ذكريات خبيثة، ص ٢٣

(٢) نفسه، ص ٧٣

(٣) الصف: ٣-٢

(٤) التوبية: ٦٨

(٥) النساء: ١٣٨

(٦) التوبية: ٦٧

(٧) البقرة: ١٤

(٨) معايرة، ذكريات خبيثة، ص ٣٣.

زئير ... لا ندرك أننا بالتصفيق ظلمنا أنفسنا إلا بعد أن يأتينا في القبر منكر ونکير ... يقال لنا: إن جميع الكلاب تعلو وتتطير، فنهز رؤوسنا ونقول: لم يعد ذلك بعسیر<sup>(١)</sup>.

وليد معايرة امرؤ صادق يمقت الكذب وبيع الكلام كما تقدم، وقد عبر عن ذلك بسخرية ظاهرة في دولة الأمس في قوله: "كنت وأصدقائي بمهرجان يجلب المؤس فيه سياسي يتحدث عن تاريخ القدس، فاقسم أن يعيدها بحد السيف والترس، ويعيد حطين ويقهر اليهود والروم والفرس ... عندها نام الحاضرون جمیعاً من شدة اليأس، وبقیت وحدي أستمع لما يباع ويشترى بالفلس، ولكنني مللت طوال الانتظار، فغرقت في النوم بعد دقائق خمس"<sup>(٢)</sup>.

ومن المعلوم بداهة أن الإسلام حثّ على الصدق وأبى أن يكون المسلم كاذباً في آيات عديدة منها: {وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَاسِعِينَ وَالْخَاسِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالْمُذَكَّرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالْمُذَكَّرَاتِ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا}<sup>(٣)</sup>، وقوله تعالى: {مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمَنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبَدِيلًا}<sup>(٤)</sup> وقوله تعالى: لِلْيَجْزِيَ اللَّهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيَعِذِّبَ الْمُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا<sup>(٥)</sup>.

ويتردّد في تضاعيف ما كتب كلام كثير يهاجم فيه الكذب، والظلم، والفساد، وخلق الحريات بأسلوب ساخر عميق كقوله: "الإعلام المعاصر ينقسم إلى عشرة أقسام تسعه منها الكذب والعشر فله الصدق"<sup>(٦)</sup>، وكتوله: الظلم والقرار عملتان عريبتان... حكومات اتخذت الاستبداد نمطاً استعماريًّا حسب حسب الوصف"<sup>(٧)</sup>، وقوله: "فكتبت مقالاً عنوانه "وجه يومئذ عليها غيرة"، فاتهمني بنشر فكر زائف

(١) نفسه: ص ٣٤.

(٢) نفسه، ص ٢٥.

(٣) الأحزاب: ٣٥.

(٤) الأحزاب: ٢٣.

(٥) الأحزاب: ٢٤.

(٦) معايرة، ذكريات خبيثة، ص ١٠٦.

(٧) نفسه، ص ٣١.

زائف أمات الحق فأقبره، فنزلت الصادقة بالوليد النادم على حالٍ أقره ... فقد زجوني بسجن انفرادي لم أر إلاّ أسره ... فصرت مجرماً محراضاً كتب كلاماً وشفّره<sup>(١)</sup>.

وقوله: "والظلم أصبح في وطن (أظلم) (أحلك) (أسود) (أبكم)"<sup>(٢)</sup>، وقوله: "ولكن ندائى أزعجهم فانهالوا على ضرباً بالكفوف، واعتبروه هجاءً وتطرفاً خارجاً عن المأثور، فجعل ندائى تطرفاً تجاوز بحريته السقوف، وحبسونى مع جلادٍ يتقن الضرب على الدفوف، حتى تورم جسدي واحترق أغصانه والقطوف"<sup>(٣)</sup>.

ومن المعلوم بداهةً أن الإسلام حثّ على العدل ونهى عن الظلم، يقول الله تعالى: {وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَنَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَفْرَبٌ لِلتَّقْوَى} <sup>(٤)</sup>، وقال تعالى: {وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ} <sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى: {إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعْظُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ} <sup>(٦)</sup> وقال تعالى: {وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا} <sup>(٧)</sup>، وقال تعالى: {ثُمَّ قَبِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ الْخُلُدِ} <sup>(٨)</sup>.

وعن جابر رضي الله عنه أنّ رسول الله صلّى الله عليه وسلم قال: "اتقوا الظلم فإنّ الظلم ظلمات يوم القيمة"<sup>(٩)</sup>.

وقد عقد الإمام النووي في رياض الصالحين باباً في تحريم الظلم والأمر بردّ الظالم.<sup>(١٠)</sup>

(١) نفسه، ص ٢٩، ٣٠.

(٢) نفسه، ص ٣٢.

(٣) نفسه، ص ٢٦، ٢٧.

(٤) المائدة: ٨.

(٥) النساء: ٥٨.

(٦) النحل: ٩٠.

(٧) يونس: ١٣.

(٨) يونس: ٥٢.

(٩) النووي، محي الدين، يحيى بن شرف (٦٧٦هـ)، رياض الصالحين من حديث سيد المرسلين، تحقيق: علي بن حسن الحلبي، ١١٤ و ١١٥.

(١٠) انظر، النووي، رياض الصالحين، ١١٤ وما بعدها.

ويشيع في تصاعيف كلام وليد معابرة ألفاظ تدل على ثقافة إسلامية واسعة عميقة واعية، يرد بعضها إلى آية قرآنية، أو حديث شريف كقوله: "قتل الوليد ما أكفره ... وكتابهم ما شاء ذكره... لم أجد إلا كراماً ببرة... تصفهم بالوجوه المسفرة... ونصوص الأدباء تشير لوجوه ضاحكةٌ مستبشرة... وجوه يومئذٍ عليها غبرة... فاتهموني بنشر فكرٍ زائفٍ أمات الحق فأفقره... فرأيت فيها زماناً فرّ فيه المرء من أخيه وأمه وأبيه، وصاحبه وبنيه وفصيلته التي تؤيه".<sup>(١)</sup>

كلام وليد هذا كله يرتد إلى آياتٍ قرآنية كريمة، مما يدل على تغلغل الثقافة الإسلامية في عقله ووجوداته، وسنرد الآن ما قاله إلى آيات القرآن دليلاً على ما نقول، يقول الله تعالى: {قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ} <sup>(٢)</sup> وقال تعالى: {كَلَّا إِنَّهُ تَذَكَّرٌ} <sup>(٤)</sup> فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ <sup>(٣)</sup>، وقال تعالى: {بِأَيْدِي سَفَرَةٍ} <sup>(١٥)</sup> كرَامٍ كرَامٍ بَرَرَةٍ <sup>(٤)</sup>، وقال الله تعالى: {وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفَرَةٌ} <sup>(٣٨)</sup> ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ <sup>(٥)</sup>، وقال تعالى: {وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ} <sup>(٤٠)</sup> تَرْهُقُهَا قَتَرَةٌ <sup>(٦)</sup>.

وقال تعالى: {ثُمَّ السَّبِيلَ يَسِّرْهُ} <sup>(٧)</sup> ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَفْبَرَهُ <sup>(٨)</sup> وقال تعالى: {يَوْمَ يَقْرُرُ الْمَرءُ مِنْ أَخْيَهُ} <sup>(٤)</sup> وَأُمَّهُ وَأَبِيهِ <sup>(٣٥)</sup> وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ <sup>(٩)</sup> وقال تعالى: {يُبَصِّرُونَهُمْ يَوْمَ الْمُجْرِمِ لَوْ يَقْنُدِي مِنْ عَذَابٍ يَوْمَئِذٍ بَنِيهِ} <sup>(١١)</sup> وَصَاحِبَتِهِ وَأَخْيَهُ وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ <sup>(٩)</sup>.

ومن المعرفة القرآنية قوله: "آمنت الملائكة بالله ثم سجدت للإنسان فكانوا من المؤمنين، وآمن إبليس بالله، ثم أبى أن يسجد للإنسان فكان من الكافرين"<sup>(١٠)</sup> يشير إلى قوله تعالى: {وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِلَّادِمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ} <sup>(١١)</sup>.

(١) معابرة، ذكريات خبيثة، ٢٩-٣٠.

(٢) عبس: ١٧.

(٣) المدثر، ٥٤-٥٥.

(٤) عبس: ١٥-١٦.

(٥) عبس: ٣٨-٣٩.

(٦) عبس: ٤٠-٤١.

(٧) عبس: ٢٠-٢١.

(٨) عبس: ٣٤-٣٦.

(٩) المعارج: ١١-١٣.

(١٠) معابرة، ذكريات خبيثة، ص: ٧٤.

(١١) البقرة: ٣٤.

ورأس مقالته "إن البقر تشابه علينا" <sup>(١)</sup>، هي آية قرآنية كريمة يقول تعالى: {قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بُيُّنْ لَنَا مَا هِيَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا} <sup>(٢)</sup>.

ويتحدث بسخرية عن قتال المسلمين بعضهم ببعض واستباحتهم دماء أنفسهم. <sup>(٣)</sup>

وقتل المسلم حرام. يقول تعالى: {وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطًّا} <sup>(٤)</sup> ، وقال تعالى: {وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا} <sup>(٥)</sup> . "وقال تعالى: {وَإِنْ طَاغَتْنَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَلُوْا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوْا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَرْكِيَةٍ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ} <sup>(٦)</sup> .

وعن النبي صلى الله عليه وسلم: (لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض). <sup>(٧)</sup>

ومن الجمل القرآنية التي تتسم في ثنايا كلام وليد معايرة قوله: "وَأَنَّ الْإِعْلَامِيِّينَ يَعْبُدُونَ اللَّهَ عَلَىٰ حِرْفٍ" <sup>(٨)</sup> ، فهذا القول مقتبس من قوله تعالى: {وَمَنْ النَّاسُ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حِرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَانَ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ انْقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ} <sup>(٩)</sup> .

والحديث النبوي الشريف صدى قوي في نفس وليد، فهو أساس ثانٍ بعد القرآن في تشكيل شخصيته يقول في حوار بيزنطي: "ولست أرى إلا أن زمان الروبيضة قد أتى برأياته" <sup>(١٠)</sup> . يشير بذلك إلى حديث لرسول الله صلى الله عليه وسلم الذي ينص أن من أشراط الساعة "أن تتطق الروبيضة في أمر العامة. قيل: وما الروبيضة يا رسول الله؟ قال: الرجل التافه الحقير ينطق في أمر العامة" <sup>(١١)</sup> .

(١) معايرة، ذكريات خبيثة، ١٠٣.

(٢) البقرة: ٧٠.

(٣) انظر، معايرة، ذكريات خبيثة، ٥٦، ١٠٢.

(٤) النساء: ٩٢.

(٥) النساء: ٩٣.

(٦) الحجرات: ٩.

(٧) النووي، رياض الصالحين، ص: ١١٤.

(٨) معايرة، ذكريات خبيثة، ص ٧٥.

(٩) الحج: ١١.

(١٠) معايرة، ذكريات خبيثة، ٤٩.

(١١) ابن منظور، لسان العرب، ١٢/٩.

ويُسخر معابرة سخرية مرّة واعية تدل على إسموه الفكري ممن يسلكون مسالك الشعوذة والدجل في إيراد العلل والأمراض وزعمهم التحكم بالجن متسللين بسراب الدين، وفعلهم هذا ليس من الدين في شيء. يقول: "إِنَّ ابْنَةَ خَالِتِيْ قَدْ تَوَقَّفَتْ مَسِيرَةَ حَيَاتِهَا بِسَبَبِ أَنَّ أَحَدَ الْمَشْعُوذِينَ قَامَ بِإِرْسَالِ نَفْرٍ مِّنَ الْجِنِّ لِيُعَطِّلَ زَوْجَهَا ... وَمَا زَالَ يَحَاوِلُ إِقْنَاعِيْ أَنَّ ذَلِكَ الزَّوْجَ قَدْ تَعَطَّلَ بِسَبَبِ الْجِنِّ حَتَّى خَطَرَ بِبَالِيْ سُؤَالٌ، فَقَلَّتْ لَهُ: إِذَا كَانَ بَعْضُ الْمَشْعُوذِينَ الْأَشْرَارِ يَسْتَطِيُّونَ إِرْسَالَ الْجِنِّ لِغَايَةِ تَعْطِيلِ زَوْجِ بَنْتِ خَالِتِكَ فَلِمَذَا لَا يَقُولُ الْمَشْعُوذُونَ الْوَطَنِيُّونَ بِإِرْسَالِ الْجِنِّ لِتَعْطِيلِ الْمَفَاعِلِ النَّوْوِيِّ فِي إِسْرَائِيلِ"(<sup>١</sup>).

عن عقبة بن عامر مرفوعاً: من تَعَلَّقَ تَمِيمَةَ فَلَا أَتَمَ اللَّهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَهُ فَلَا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ"(<sup>٢</sup>).  
وروى أبو داود "إِنَّ الرَّقَى وَالْتَّمَامَ، وَالنَّوْلَةَ شَرَكَ"(<sup>٣</sup>).

والتحكم بالجن أيضاً يندرج ضمن هذه الجهات والشعوذة، وحسبنا قول الله: **إِنْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةٍ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ**(<sup>٤</sup>).

ويوظف معابرة في سياق حديثه عن توحيد المقامات قيمة إسلامية بسخريته المعهودة تتعلق بالموتى فيقول: "رَضِينَا أَنْ نَكُونَ أَمْوَاتًا، فِي قَفَاتِ الْحُكُومَاتِ: إِكْرَامُ الْمَوْتَى دُفْنُهُ، وَإِذَا فَصَلَنَا هَذَا التَّعْبِيرُ عَنْ سِيَاقِهِ الْمَجَازِيِّ الَّذِي يَرِيدُهُ وَلِيدُ مَعَابِرَةً، فَإِنَّ الْمَوْتَى حَرَمَةٌ يَجِبُ أَنْ تَرَاعَى، وَمَنْ ذَلِكَ دُفْنُهُ مِنْ غَيْرِ تَأْخِيرٍ مَالِمٍ يَمْنَعُ مَانِعَ.

روى أبو داود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "لَا يَنْبَغِي لِجِيفَةِ مُسْلِمٍ أَنْ تُحْبَسَ بَيْنَ ظَهَرَانِيْ أَهْلَهِ"(<sup>٥</sup>).

(١) معابرة، ذكريات خبيثة، ص: ١٣٥، وانظر رفضه لأساليب المشعوذين ص: ٩٦.

(٢) النباعلي، أحمد بن حجر، تحذير المسلمين عن الابتداع والبدع في الدين، الطبعة الثالثة ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م، ص: ١٠٩.

(٣) صنوبر، محمود إبراهيم، من أحاديث رسول الله، ١٩٦٧م، ص: ١٠٠.

(٤) الزمر: ٣٨.

(٥) النووي، رياض الصالحين، ٣٨٥.

ولمعابرة فهم بالفقه الإسلامي يدل على ذلك قوله: "وليد والذين معه طلقوا الفساد وحاربوا نداء النزعة، فكان طلاقاً بائناً بينونة كبرى ما له من رجعة، أصدقائي أحتجهم حاجة ظمان يتسلل الماء دمعة، كيف لا؟ وقد تزوجوا الوطنية زواجاً أبداً بعد أن شرعوا تحرير التسريح وصنفوه كزواج المتعة"<sup>(١)</sup>.

فالطلاق البائن بينونة كبرى لا رجعة له، ومن مشتقات مسألة الطلاق في الإسلام الذي هو أبغض الحال، وللعلماء تفصيل في هذه المسألة<sup>(٢)</sup>، أمّا نكاح المتعة أو زواج المتعة الوارد في نص وليد الذي سقناه فهو حرام قال الصناعي: "وفي نهاية المجتهد أنها تواترت الأخبار بالتحريم، إلا أنها اختلفت في الوقت الذي وقع فيه التحرير"<sup>(٣)</sup> وقال النّووي: "الصواب أن تحريمها وإياحتها وقعا مرتين، فكانت مباحة قبل خير ثم حرمت فيها ثم أباحت عام الفتح وهو عام أوطاس ثم حرمت تحريراً مؤبداً"<sup>(٤)</sup>. وأمّا الإمامية أو الجعفريّة أو الاشّاشية عشرية فتجيز نكاح المتعة. قال الصناعي: "اعلم أنّ حقيقة المتعة كما في كتب الإمامية هي النكاح المؤقت بأمد معلوم أو مجهول، وغايته إلى خمسة وأربعين يوماً، ويرتفع النكاح بانقضاء المؤقت في المنقطعة الحيض وبحيضين في الحائض، وبأربعة أشهر وعشرين في المتوفى عنها زوجها، وحكمه أن لا يثبت لها مهر غير المشروط، ولا تثبت لها نفقة، ولا توارث، ولا عدة إلا الاستبراء بما ذكر، ولا يثبت به نسب إلا أن يشترط، وتحريم المصاهرة بسببيه، هذا كلامهم"<sup>(٥)</sup>.

#### البعد العربي:

يحظى بعد العربي باهتمام وليد معابرة، لأنّ الفكر الإسلامي الذي آمن به غير مقيد بمكانٍ ولا زمان، بل هو فكر للناس كافة: قال تعالى:

(١) معابرة، ذكريات خبيثة، ٤٣.

(٢) انظر الصناعي، محمد بن اسماعيل، سبل السلام، شرح بلوغ المرام، تحقيق: حازم علي بهجت القاضي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م، ١٣/١٤٢٩م وما بعدها.

(٣) نفسه، ١٣٣٣/٣.

(٤) نفسه، ١٣٣٣/٣.

(٥) نفسه، ١٣٣٣/٣، وانظر: الذهبي: محمد حسين، التفسير والمفسرون، الطبعة الأولى، دار الكتب الحديثة ١٣٨١هـ-١٩٦١م، ٢/١٩٣.

{وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ} (١)، والتفاصل بين الناس لا يقوم على عرق أو لون بل هو قائم على التقوى وحدها قال تعالى: {إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْقَاصُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ خَبِيرٌ} (٢).

والفكر الإسلامي هو المعيار الذي يزن وليد به الأحداث والقضايا والمسائل التي يعجّ بها المجتمع العربي، لذلك أخذ يسلط أضواء هذا الفكر على هذا المجتمع بطريقته الساخرة الرّامية إلى تبيه الغافلين إلى مواطن التصور من أجل الإصلاح والنهوض بالأمة، فمن ذلك ما نقع عليه من أسفٍ وألم في نفس وليد لما يلقاء من تفرق العرب وتشتذهم خلافاً لقوله تعالى: وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرُّوا} (٣) يقول وليد: "تاريخ واحد، وقيم واحدة، ولغة واحدة، ودين واحد، وعادات وتقالييد واحدة نتاجها: متفرقون رغم التوحد" (٤).

ويسخر معابرة من الواقع المزري والانفصام بين حكومات العرب وبين شعوبها، فيقول: "حكومات عربية تعادي شعوبها، والشعوب تطالب الرّاقصات أن تتفنن حكومات زجّت حريتها في السجن فرضينا" (٥).

ويستعين وليد بقواعد العربية بغية توجيه لاذع لسياسة العرب وما فيها من انقياد وتبعة يقول: "في لغة العرب يبني فعل الأمر على ما يجزم به معارضه. أما في سياسة العرب فيبني فعل الأمر على مدى رضا المفعول لأجله" (٦).

ويرى وليد معابرة ساخراً أنّ ساسة العرب إذا قدر لهم أن يموتو فإنّ حال الأمة سينتغير نحو الأحسن يقول: "وما الذي سيتغير إذا مات ساسة العرب، فأجبتها لا شيء، سوى أننا سنصبح من دول العالم الأول! فهزّمتني قائلة: ألا تعلم أنّ أبطال الأفلام والمسلسلات العربية لا يموتون" (٧).

(١) سبا: ٢٨.

(٢) الحجرات: ١٣.

(٣) آل عمران: ١٠٣.

(٤) معابرة، ذكريات خبيثة، ٩٨.

(٥) نفسه، ص: ٧٧.

(٦) معابرة، ذكريات خبيثة، ص ٧٨.

(٧) نفسه، ص: ٩٣.

والأسى يرمض وليداً حين يرى أمته قد هوت ببارقها، وعلت رايات القهـر والمقتـ، وكسرـ أنفـها، فـلم يـعد يـشـتم إـلا رائـحة الموـت<sup>(١)</sup>.

ويـعبـر عن ذـلـ العـرب بـعـقـ وـسـخـرـيـة حين يـقـول: "مـتـى تـمـكـنـ العـرب أـن يـبـيـعـواـ العـزـةـ فـقـلتـ فـيـ وـقـتـ الـحـزـةـ وـالـلـزـةـ ... عـنـدـمـاـ اـسـتـبـلـلـواـ الـقـدـسـ بـغـزـةـ"<sup>(٢)</sup>.

ويـنـقـدـ وـلـيدـ نـقـداـ سـاخـرـاـ سـاسـةـ العـربـ الـذـينـ يـسـلـكـ مـسـالـكـ الـدـجـالـيـنـ وـالـمـشـعـوـذـيـنـ وـالـاـنـتـهـاـزـيـنـ حينـ يـسـخـرـونـ الـدـسـاتـيرـ لـغـاـيـاتـ فـيـ نـفـوـسـهـمـ يـقـولـ: "إـنـ جـلـ السـيـاسـيـيـنـ العـربـ الـقـائـمـيـنـ عـلـىـ إـقـرـارـ قـوـانـيـنـ الـضـرـائـبـ يـسـتـخـدـمـونـ طـرـيـقـةـ الـدـجـالـيـنـ وـالـمـشـعـوـذـيـنـ الـذـينـ يـظـهـرـوـنـ فـيـ الـأـفـلـامـ الـعـرـبـيـةـ الـبـائـسـةـ، فـهـمـ لـاـ يـأـخـذـوـنـ أـمـوـالـ الـزـيـائـنـ إـلـاـ مـنـ أـجـلـ الـأـسـيـادـ، وـالـغـرـابـةـ فـيـ الـحـالـتـيـنـ: أـنـ كـلـمـةـ السـرـ: دـسـتـورـ"<sup>(٣)</sup> وـالـجـامـعـةـ الـعـرـبـيـةـ عـنـدـ وـلـيدـ هـيـ جـامـعـةـ زـوـجـاتـ الـعـرـبـيـةـ"<sup>(٤)</sup>.

ويـحـدـثـاـ وـلـيدـ أـنـ هـنـاكـ أـخـوـيـنـ أـحـدـهـمـ نـاجـحـ، وـالـثـانـيـ فـاـشـلـ، فـأـمـاـ النـاجـحـ فـقـدـ التـحـقـ معـ زـمـلـائـهـ لـنـيلـ شـهـادـةـ جـامـعـيـةـ، وـأـمـاـ الـفـاـشـلـ فـقـدـ التـحـقـ بـأـقـرـانـهـ بـجـامـعـةـ الـدـوـلـ الـعـرـبـيـةـ"<sup>(٥)</sup>.

وـالـحـكـوـمـاتـ الـعـرـبـيـةـ فـيـ نـظـرـهـ كـالـسـكـاكـيـنـ لـاـ تـتـحـرـكـ إـلـاـ لـتـجـرـحـ"<sup>(٦)</sup>، وـهـكـذـاـ يـمـضـيـ وـلـيدـ بـأـسـلـوـبـهـ السـاخـرـ الـعـمـيقـ وـبـفـكـرـهـ النـيـرـ فـيـ اـنـقـادـ الـوـاقـعـ الـعـرـبـيـ وـبـيـانـ مـاـفـيـهـ مـنـ ظـلـمـ وـتـعـسـفـ، وـفـسـادـ، وـتـبـعـيـةـ وـنـفـاقـ، وـكـذـبـ وـسـرـقـاتـ.

وـنـخـتـمـ الـحـدـيـثـ عـنـ الـبـعـدـ الـعـرـبـيـ بـهـذـهـ السـخـرـيـةـ "الـحـمـدـ لـلـهـ أـنـهـ لـمـ تـسـجـلـ أـيـةـ اـسـتـقـالـةـ لـأـيـ وـزـيـرـ عـرـبـيـ بـسـبـبـ الـسـرـقةـ، وـهـذـاـ مـؤـشـرـ قـوـيـ يـشـيرـ إـلـىـ أـنـ الـقـوـانـيـنـ الـعـرـبـيـةـ قـوـانـيـنـ شـفـافـةـ وـعـادـلـةـ، كـمـ أـنـهـ يـشـيرـ إـلـىـ اـكـتـشـافـ جـدـيدـ، هـوـ أـنـ الـبـلـادـ الـعـرـبـيـةـ "فـيـهـاـشـ وـلـاـ حـرـامـيـ"<sup>(٧)</sup>.

(١) نفسه، ص: ٥٠.

(٢) نفسه، ص: ٤٦.

(٣) نفسه، ص: ٩٦.

(٤) انظر نفسه، ص ١٢٦.

(٥) انظر نفسه، ص ٤٢.

(٦) معابرة، ذكريات خبيثة، ص ٨١.

(٧) نفسه، ص ١١٦.

**البعد الوطني:**

وعالج معابرة بالمنهج والمعيار والأسلوب الساخر العميق نفسه قضايا وطنية، والبعد الوطني كالبعد العربي كلاهما يخضعان لآلية الفكر السيدة التي اختارها وليد، والحفظ عليهما يأتي من جهة الإيمان العميق بالفكر الإسلامي الذي يتسم بالعمق والشمول وتحطيم قيود الزمان والمكان.

وليد مؤمن بوطنه حريص عليه ويحب له اطراح التقدم والازدهار، وحبه هذا لم يمنعه من توجيه نقده الساخر لما يجري في الساحة الوطنية من ضروب النفاق، والكذب، والفساد، لأنّ همّ وليد أن تخلي الساحتان الوطنية والعربيّة من كل فساد وكذب ونفاق. من ذلك ما ذكره "في وطني يزرع العفير من تصدق الكذب، وشيوخ الجهل، وإدراك الحقيقة بعد فوات الأوان".

يقول: "في وطني نمنح الجلاد عصا سرقت بأيدينا، في وطني لا ندرك أننا بالتصفيق ظلمنا أنفسنا، إلاّ بعد أن يأتينا في القبر منكر ونكير، في وطني يقال لنا: إنّ جميع الكلاب تعلو وتطير، فنهز رؤوسنا ونقول: لم يعد ذلك بعسرين، في وطني: نسمع من التلفاز أننا انتصرنا وأنخنا البعير، فنصدق، ونحن نعلم بأنّ حبل الكذب قصير سبقي نقول: إنّ الإصلاح سنابل قمح، لندرك بفوات الأوان أنّ الحصاد شعير".<sup>(١)</sup>

ويقول في موضع ثانٍ "في وطني حكومات لا تدور ولا تستدير، وإذا ألبستنا ثوباً نقول: أنعش الجسم هذا الحرير".<sup>(٢)</sup> ويقول في موضع ثالث: "حق المواطن في بلدي قد خلق للدعاية".<sup>(٣)</sup>

وهكذا يمضي وليد معابرة في نقده اللاذع الساخر الذي يتكئ على الرمز ببصر ثاقب، وفكراً عميقاً.

(١) نفسه، ٣٣-٣٤، وانظر ص ٨٧.

(٢) معابرة، ذكريات خبيثة، ص ٨٠.

(٣) نفسه، ص ٦٢.

### البعد التاريخي:

يعوّل وليد معابرة على التّاريخ تعويلاً ظاهراً، لا على أنه صفحات تقرأ أو سجل يروى من غير تحليل أو موازنة، ولكن لأنّه موطن العّلة وال عبرة واستخلاص الدروس المفيدة، وموطن الفكرة المتوقّدة الخالقة المبدعة التي يأخذ بها فكر المصلح المتوقّد لإقامة بناء إصلاحي جديد ينهض بالأمة بأسرها بل بالإنسانية جمّعاً يقول: "فإنّ لقراءة التّاريخ أثراً دلالياً يشير إلى أهميّته الكبيرة في حياة الفرد والجماعات، فهو السجل الكامل لمختلف الأحداث التي وقعت بين حقبة القرىبيّة والبعيّدة، وبما أنّه من أهم العلوم التي تدرس باستمرار في مختلف المؤسسات العلمية في العالم، لما له من آثار اجتماعية ونفسية قد تسهم في غرس القيم واستعادة أصولها، فلا بدّ من إبراز النقاط التي تثير الإنسان، وتسوق تفكيره نحو ثقافة المعرفة، ومقارنة الأحداث من أجل تسلیط الضوء على الحقيقة التي تغرس مفاهيم التجديد التّقافي واختيار أنماط التّفكير لكي تمكنه من الحفاظ على الهوية الأصيلة وانتاج التّطور"<sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر: "إنّ اللجوء إلى محاولة قراءة التّاريخ العربي والإسلامي الماجد واستنطاقهما سبّيل باعتقادي أساساً لعملية التوصيف الحقيقى للأحداث، ومحوراً من المحاور التي تشير إلى الواقع الحديث وتحدد خصوصية مميزة له لرسم صورة مكتملة الواضوح عن ما نرّنو إليه طامحين في إيجاد ما هو أفضل وأرقى في بناء حاضرنا الذي سيكون بدوره ماضياً للأجيال القادمة، وبذلك فإنّ حاضرنا سيصنع مستقبلهم، ومستقبلهم سيكون قاعدة أساسية تبني من خلالها حضارات الشعوب الآتية"<sup>(٢)</sup>.

ويوازن بين ماضي الأمة التي كانت خير أمة أخرجت للناس وبين حاضرها الذي أدى "تغيير الظروف ... إلى الانزياح والعدول عن الحق في بعض الجوانب، وليس في أكثرها، مما أدى ذلك إلى انعكاس المفاهيم الناتج عن انحراف وتغيير أحواله"<sup>(٣)</sup>.

(١) نفسه، ص ١٥.

(٢) معابرة، ذكريات خبيثة، ص ١٤٢.

(٣) نفسه، ١٤١.

وهذا تفكيره العميق إلى أنَّآلاف النَّاس الذين ينقادون لفكرة ما أو فلسفة ما إنّما هم في الحقيقة ينقادون لفكرةٍ كلي رسمه في الأصل شخص واحد. وهكذا كان الأنبياء هداة البشرية، وهكذا كان المصلحون، وهكذا كان المبطلون أيضاً الذين قدموا أفكاراً فاسدة تبناها من بعدهم خلق يقول: "إذا خالفك الرأي ألف شخص من نفس الفئة العقلية، أو بذلك ألف شخص من نفس الشّريحة الفكرية، فاعلم أنّهم جميعاً شخص واحد فقط فلا يغترّك عدد المخالفين ولا تجزع من معاداتهم لأنّهم في النهاية يشبهون ملايين اليهود الذين يعادون شخصاً عربياً واحداً" (١).

وعن طريق التّاريخ نعرف تعويم الاستعمار الحديث على دراسة تاريخنا، وديننا، ومعتقداتنا، ومذاهبنا، ولغاتنا، وصنوف المعرفة كافة، دراسة مستفيضة لتكون له قواعد ومرتكزات يطبل بسببيها أمن وجوده. والنهاض والإصلاح والانحدار والتّراجع، وإن كان ظاهره جمعياً لكنَّ أساسه خ فوق الفكر الفردي المبدع الذي يمكن أن يؤثر في حياة الجماعة.

والتفت وليد بوعي حاد إلى غياب الفكر المبدع وحضور الادعاء بديلاً منه يقول: "ما التقيت بمدير إلاً وحدّثني عن نجاحاته وما التقيت بوزير إلاً وحدّثني عن إنجازاته، وما التقيت بنائب أمة إلاً وحدّثني عن الإصلاح ... وأخيراً ما تعثرت بفاسد إلاً وحدّثني عن القيم الأخلاقية. ورغم تلك الادعاءات فإني لم أر التّطور سائداً في المجتمعات العربية، ولا أدرى لماذا؟! ربما لأنَّ إكرام التّطور دفنه" (٢).

ويرى وليد أيضاً أنَّ جلَّ الفكر العربي الحديث أو التّناففة العربية الحديثة يحتاج إلى إعادة نظر يقول: "كم عينٍ نحتاج لنرى، وكم أذن نحتاج لنسمع، وكم عقل نحتاج لندرك، إنَّ جلَّ التّناففات العربية بحاجة إلى إعادة نظر" (٣).

وهذه الفكرة التي جرت أو أجرتها قلم وليد من أعمق الأفكار وأجلها شأناً في حدود مانعلم - لأنَّ التّناففة العربية الحديثة تثقافة مجتبأة تستند إلى ينابيع فكرية، وفلسفات مادية بحثة مبانية تماماً لما ورثاه عن آبائنا من فلسفة قائمة على التّقوى، وعلى الاطمئنان والرضى والتسليم بما قدره المبدع الحكيم.

(١) نفسه، ص ١١١.

(٢) نفسه، ١٢١.

(٣) معايرة، ذكريات خبيثة، ص ١٢٣.

وفي الوقت الذي يصل فيه وليد إلى هذا الفكر المتوفد، لا يزال المتفرون المحدثون يتباهاون بما يختزلون من ثقافات مجتبأة ليس لهم حظ قليل أو كثير في إدعها، وأحسن ما يوصفون به أنّهم نقلة بشرط أن يحسنوا النّقل. فالإصلاح والتّطور والنجاح والإضافة العلمية جمعة ولا نرى لها طحنا.

ويرقب وليد معابرة بعض الأحداث التاريخية الحديثة المحزنة في تاريخنا المعاصر ويتسلل في ذكرها. ففي "مذكرات عجوز" يصرّح وليد بأنّ والدته كانت تدعو لنصرة العباد في فلسطين حين كان طفلاً، ثمّ صارت تدعو لنصرة العباد في فلسطين، وأفغانستان عندما صار فتى يانعاً، ثم صارت تدعو لفلسطين، وأفغانستان، والشيشان حين صار شاباً، ثم صارت تدعو لفلسطين، وأفغانستان، والشيشان، والصومال، حين صار كهلاً، ولما توفيت والدته سمع خطيب المسجد يدعو لفلسطين، وأفغانستان، والشيشان، والصومال، والعراق، واليمن، وسوريا، وبورما، وليبيا، ومصر<sup>(١)</sup>.

وما سقناه عن وليد دال دلالة قاطعة على أنّ الأمة في تراجع وانكسار، وذل يعقبه ذل من غير توقف. وإذا كان وليد أسيان أسفأاً لهذا الواقع المرير، ويرمضه ويمضه أن يرى أمته وقد "كسر أنفها فلم يعد يشتم إلا رائحة الموت"<sup>(٢)</sup>.

وأنّه لم يبق لنا "إلا" كان وأخواتها، ولم يعد إلا ليت من شقيقاتها<sup>(٣)</sup>، ذلك كله فإنّه لا يفقد الأمل في انبعاث القوة في هذه الأمة من جديد بما تملكه من كرم الجوهر، وأصالحة المعدن، ودور الفكر، وكنوز المعرفة. يقول: "ما يطمئنني حقيقة هو أنني متأكد من أن ما نراه اليوم متفشياً في مجتمعاتنا العربية والإسلامية ليس إلا طفحًا كالطفح الذي يظهر على الجلد، وسرعان ما ينتهي وتزول آثاره زوالاً تماماً، لأنّ جوهر الإنسانية والأصالحة الكامنة في النفوس سبقة مرتكزاً أساسياً يثري<sup>(٤)</sup> الفكر السليم،

(١) انظر معابرة، ذكريات خبيثة، ص ١٠١-١٠٢.

(٢) معابرة، ذكريات خبيثة، ص: ٥٠.

(٣) نفسه، ص: ٨٦.

(٤) كذا ورد في الأصل، ولعلّ الصواب أن يقال: يعني، لأنّ أثرى فعل لازم معناه: صار ذاتراً. انظر: الجر: خليل، المعجم العربي الحديث ص: ٢٠.

ويرتقي بالنفوس إلى درجات عظيمة، ويظهرها من كل علق تعلق بها، وستبقى الأمة بحضارتها وقيمها ومثلها رمزاً سيسطّر الأمجاد المنتظرة بإذن الله تعالى<sup>(١)</sup>.

وليد غير قاطن ولكنّه متّفائل من أنّ هذه الأمة مطوية على خير كثير، وأنّها خير أمة أخرجت للناس "ومهما تدخلت في مجتمعاتنا الحضارات الغربية وتفشت واحتلّت السلوكيات والأخلاق بعضها البعض سيبقى هناك جاذبية تجذب أبناءنا وتلتصقهم بأرضهم التي كانت ولا زالت محطة الأنبياء والرسل الخالدين، ولن يقدر أحد على تجذبها وتغيير ملامحها وأصولها، وستبقى الأمة التي وصفها الله بأنّها خير أمة أخرجت للناس، وسيبقى فكرنا هو الفكر الخالد الوعي، وسيبقى تاريخنا شاهداً لنا وعليّنا، وسيحكي للحاضر والمستقبل أمجاداً لن يطأولها كل شعوب الأرض"<sup>(٢)</sup>.

والكلمة عند وليد "هي التي تربى الشعوب، وهي التي باستطاعتها تغيير منهج وأنماط التفكير لدى أي شعب، ولدى أية أمة"<sup>(٣)</sup>.

وليد على معرفة طيبة بالتّاريخ الإسلامي من ذلك ما ذكره في مسألة مفاداة أسرى بدر، قال: إذا تعمقت في مسألة مفاداة أسرى معركة بدر وإصرار النبي على تعليم القراءة للبشر مقابل حريةهم ستدرك أنّك أمام معادلة رياضية خالدة تقول: تعليم إنسان = حرية إنسان<sup>(٤)</sup>.

"روى الإمام أحمد -رحمه الله- بإسناده عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: كان ناس من الأسرى يوم بدر لم يكن لهم فداء، فجعل النبي صلى الله عليه وسلم فداءهم أن يعلموا أولاد الأنصار الكتابة"<sup>(٥)</sup>.

(١) معايرة، ذكريات خبيثة، ص: ١٤٢-١٤٣.

(٢) نفسه، ص: ١٤٣.

(٣) نفسه، ص: ١٤١.

(٤) نفسه، ص: ٧.

(٥) أبو فارس، محمد عبد القادر، غزوة بدر الكبرى، الطبعة الأولى، دار الفرقان للنشر والتوزيع ٢٠١٤هـ-١٩٨٢م، ص: ٩٧، وللمزيد من الفائدة فإنّ ثمة ثلاثة آراء في حكم الأسرى، رأي المسلمين وهو الرأي القائل بمحاداة الأسرى، ورأي يقول بعدم مفاداتهم والمن عليهم ويرى قتلهم جميعاً، ورأي يرى قتلهم حرقاً، انظر: أبو فارس، غزوة بدر الكبرى، ص: ٩٠.

ومن معرفة وليد الطيبة بالتاريخ قوله: "السبب الرئيس في أنَّ العلم تقدم وعلا شأنه هو أنَّه يأتي بالبراهين قبل الاعتقاد. أمَّا فيما يحدث عند جلَّ الفرق الإسلامية هو أنَّهم يأخذون بالاعتقاد، ومن ثم يلفقون له البراهين<sup>(١)</sup>."

ومن معرفة وليد التاريجية الطيبة ما ساقه عن عمر بن الخطاب الذي فرق بين الحق والباطل<sup>(٢)</sup>. وعن علي بن أبي طالب الذي قال: "لَا أَرِيدُ أَنْ يَحْرُسْنِي أَحَدٌ مِّنَ النَّاسِ، فَأَجْلِي هُوَ الَّذِي يَحْرُسْنِي"<sup>(٣)</sup>، وعثمان بن عفان الذي جهز جيش العسْرَة فقيل فيه: ما ضرَّ عثمان ما فعل بعد اليوم<sup>(٤)</sup>.

#### البعد الأدبي واللغوي:

عبارة وليد معايرة عبارة حسنة، مستقيمة، رصينة، واضحة لا لبس ولا غموض فيها، معربة عن ذات صاحبها، تصطنع الأسلوب الساخر العميق الدلالة، ولها اتصال وثيق بالتراث الأدبي العربي، وتنهل وتَعلُّ من الجملة القرآنية، والجملة الحديثية، وتتكئ على الرمز الذي لا يقطع القواسم المشتركة بين المنشئ والمتلقي. ونفع في بعض الأحيان على مفردات ربما غابت عن ذهن المختصين من مثل قوله: فحفروا تحت مهداً أَنْفَاقاً كأنفاقَ الْخَلْدِ<sup>(٥)</sup> والْخَلْدُ-بضمِّ الْخَاءِ وفتحها- "الفأرة العميماء" وجمعها مناجذ على غير لفظ الواحد<sup>(٦)</sup>.

ويجعل وليد رأس مقالة له عجز شاهد نحوه هو: "إِنَّ الْقَوْلَ مَا قَالَتْ حَذَّامٌ"<sup>(٧)</sup>، والشاهد بتمامه:<sup>(٨)</sup>.

(١) معايرة، ذكريات خبيثة، ص: ١١٨.

(٢) انظر ، معايرة، ذكريات خبيثة، ص: ١٠٠.

(٣) نفسه، ص: ٩٩.

(٤) نفسه، ص: ١٠٠.

(٥) نفسه، ص: ٣٧.

(٦) ابن منظور، لسان العرب، صورة عن طبعة بولاق، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والترجمة والنشر، ٤/١٤٤.

(٧) معايرة، ذكريات خبيثة، ص: ٣٥.

(٨) انظر، الأنصاري، ابن هشام، أوضح المسالك إلى أ腓يَة ابن مالك تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث العربي ١٩٦٦، ٣، ١٥٣، وابن منظور، لسان العرب، ٨/١٥.

إذا قالـت حـذـام فـصـدـقـوـهـا فـإنـ القـولـ مـاـ قـالـتـ حـذـامـ

ويلاحظ هنا أن وليداً ضبط "حذام" بالبناء على الكسر، وهو ضبط صحيح، وتفصيل القول في الشاهد أنَّ أهل الحجاز يبنون "حذام" على الكسر. وأما بنو تميم فيمنعون صرفه، وذهب فريق منهم إلى التَّفَرِّقَ بَيْنَ مَا خَتَمَ بِالرَّاءِ كَسْفَارَ، وَبَيْنَ مَا لَمْ يَخْتَمْ، فَالْمُخْتُومُ بِالرَّاءِ يَبْنِي عَلَىِ الْكَسْرِ، وَمَا لَمْ يَخْتَمْ فَهُوَ مَمْنُوعٌ مِّنِ الصرف<sup>(١)</sup>.

ومما يثير الإعجاب أنَّ وليداً وهو المهندس نسب الشاهد لجيم بن مصعب، وهو زوج حذام قال: غنِي لجيم بن مصعب فطنة زوجته حذام<sup>(٢)</sup>.

وحذام هذه هي حذام بنت الريان زوج الشاعر، وقيل هي امرأة من عنزة، وأبواها العتيك بن أسلم وقيل هي الزباء، وقيل غير ذلك<sup>(٣)</sup>.

ولعلَّ وليداً سها حين قال "مصعب" والصواب "صعب" أي لجيم بن صعب صاحب الشاهد على الأصح، وقيل الشاهد لديسم بن طارق<sup>(٤)</sup>.

ويراوح وليد في رواية الشاهد وضبط حذام مراوحة البصير العارف يقول:

إذا ما جاءـي رـجـلـ حـذـامـ فـإنـ القـولـ مـاـ قـالـتـ حـذـامـ فـصـدرـ الـبـيـتـ مـنـ صـنـعـهـ وـحـذـامـ بـضـمـ الـحـاءـ الرـجـلـ لـاـ خـيرـ فـيـهـ<sup>(٥)</sup>.

وأما حذام بفتح الحاء وكسر الميم فهو اسم امرأه يقال إنها حذام بنت الريان زوج لجيم بن صعب، كما تقدم.

(١) انظر الأنباري، ابن هشام، أوضح المسالك، ١٥١/٣، الأنباري، ابن هشام وشرح شذور الذهب، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، الطبعة التاسعة، مطبعة السعادة، ١٩٦٢-١٣٨٢م، ص: ٩٤-٩٦.

(٢) معابرة، ذكريات خبيثة، ص: ٣٥.

(٣) الأنباري، ابن هشام، أوضح المسالك حاشية ١٥١/٣، وشرح شذور الذهب، ٩٥، وابن عقيل شرح الألفية تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، حاشية ١ ص: ١٦.

(٤) الأنباري، ابن هشام، شرح شذور الذهب، حاشية ٩٥، وأوضح المسالك، حاشية ١٥١/٣، وابن عقيل شرح ابن عقيل حاشية ١٦/١، وابن منظور، لسان العرب، ٨/١٥.

(٥) انظر، ابن منظور، لسان العرب، ٧/١٥.

ولوليد معرفة لغوية ونحوية طيبة لا تتأتى لدى بعض المختصين في اللغة يسخرها على نحوٍ موفق في نقده السياسي أو الاجتماعي السافر. يقول: "في لغة العرب يبني فعل الأمر على ما يجزم به مضارعه، أما في سياسة العرب فيبني فعل الأمر على مدى رضا المفعول لأجله"<sup>(١)</sup> ويقول في موضع ثانٍ: "في الواقع اللغوي اللغة العربية لا تبدأ من عند ساكن، ولا تقف عند متحرك، أما في الواقع السياسي العربي فإنَّ المتحركين يحيكون القرارات ليشقى بها الساكتون"<sup>(٢)</sup>.

ويقول في موضعٍ ثالث: "لماذا أمسى فاعلنا اليوم يرفع بالكسرة"<sup>(٣)</sup>، ويقول في موضع رابع: "عندما أعيش المضارع، أعن الحال، وحيثما تعرفت على الفاعل أجده مرفوعاً بالكسرة، وطالما وجدت المفعول به، أجده مظلوماً بالفتحة، ناديت الضمير ليعود من وعثاء سفره، فعرفت أنه: لم يبق إلا كان من أخواتها، ولم يعد إلا ليت من شقيقاتها"<sup>(٤)</sup>

وهذا توظيفٌ من وليد لقواعد العربية عميق في خدمة غرضه الأساسي، وهو نقد واقعنا المترابع في جميع الميادين.

ونقع في كتاب وليد "ذكريات خبيثة" على بعض الألفاظ العامية، كما نحب أن ينأى عنها، وإن كان نثق ثقة تامة في أنَّ هذا البناء الإسلامي المتنى الذي تمثله شخصية وليد معابرة، لا يمكن أن يتراخي في نصرة العربية، أو ينكص عن نصرتها، وأنَّ ما ساقه من مفردات عامية أراد بها الإيغال في السخرية من واقعنا الهش المرير. مثل: "أيها الأميركيون: كلوا هوا"<sup>(٥)</sup>.

وقوله: "أولاد زغار" يريد "أولاد صغار"، ونحن نعلم أنَّ بعض العرب يجعل الصاد زاياً أو سيناً يقال: صقر، وسقر، وزقر، روى ذلك ابن جني عن الأصمسي<sup>(٦)</sup>.

(١) معابرة، ذكريات خبيثة، ص: ٧٨.

(٢) نفسه، ص: ١١٣.

(٣) نفسه، ص: ١١٥.

(٤) نفسه، ص: ٨٦.

(٥) نفسه، ص: ١٣٤.

(٦) انظر: ابن جني، أبو الفتح عثمان، الخصائص، تحقيق محمد علي النجار، الطبعة الثانية، دار الكتب المصرية ، ١٣٧١هـ - ١٩٥٢م، ١/٣٧٤، وانظر السيوطي، عبد الرحمن جلال الدين، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق محمد أحمد جاد المولى وعلى محمد الباوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي ، ١/٤٧١.

وقوله: "فيهاش ولا حرامي"<sup>(١)</sup> ولو ليد معايرة معرفة بالأدب فهو يتذوقه ويوظفه كقوله: "فضحكنا ضحك طفلين معاً، وعدونا فطبخنا مقلوبة"<sup>(٢)</sup>.

وبعض ما أورده مقتبس من بيت من قصيدة "الأطلال" للدكتور ابراهيم ناجي يقول البيت: فضحكنا

ضـ طـ فـ اـ يـ نـ مـ عـ اـ دـ نـ فـ سـ بـ قـ نـ ظـ اـ

هذه هي الأبعاد التي وقفنا عليها ونحن نقرأ كتاب وليد معايرة "ذكريات خبيثة" وقد صاغها قلمه بأسلوبٍ نقيٍ ساخر لا يرمي من ورائه إلى الشماتة أو الانتقاص من أقدار الناس، ولكنه يرمي إلى الإصلاح واستهلاض الهمم. يقول: "فاضطربني أن أنتقد الأوضاع الراهنة من خلال عين المحب لا عين الشامت، وأضعًا رسالة الفساد نصب عيون القارئين، علّها تترك أثراً مباشراً يستفز العقول ليحث على التقدم والوعي واستعادة القيم الاجتماعية والأخلاقية وغرسها في نفوس الأجيال القادمة، لعلمي الأكيد أن الكلمة هي التي تربى الشعوب، وهي التي باستطاعتها تغيير منهج وأنماط التفكير لدى أي شعب ولدى أية أمة"<sup>(٣)</sup>.

خاتمة:

رصد البحث طائفة من الأفكار الإبداعية التي توصل إليها وليد معايرة في زمن الانقياد الذليل، وذوبان الشخصية، وكثافة الغبار والتربة التي رانت على العقل العربي المسلم.

وتجري هذه الأفكار على النحو التالي:

- ١- وليد معايرة مفكر عميق التفكير، ومتقدٍ واسع الثقافة، ومتين الذهن، وناقد بصير يسرّ أغوار المسائل ولبابها، ولا يقف عند أشكالها وقشورها إلا بالقدر الذي يعينه على تحقيق غايته.
- ٢- المنهج الذي آمن به وليد هو المنهج الإسلامي في تناول القضايا والأحداث سواءً أكانت قضايا سياسية، أم اجتماعية، أم فكرية، أم أدبية، ويتوصل إلى تثبيت منهجه بسخرية ظاهرة لا يرمي من ورائها إلى الشماتة ولكنه يرمي إلى الوقف على مواطن العجز والقصور، واستهلاض الهمم للإصلاح الجاد المثمر.

(١) معايرة، ذكريات خبيثة، ص: ١١٦.

(٢) نفسه، ٩٤.

(٣) نفسه، ص: ١٤١.

٣- الفكرة التي يصفق لها آلاف الناس بل الملايين أساسها فكرة صادرة عن رجل واحد فلا يغتر الحصيف بكثرة عدد المصطفين.

٤- يمكن أن يتخذ التاريخ منطلقاً لصياغة نهضة جديدة فضلاً عما يتضمنه هذا التاريخ من دروس وعظات وعبر.

٥- وجوب الانخلاع من ربة التقليد الأعمى للغرب، والحفاظ على الهوية الأصيلة من غير ذوبان أو فناء في الهويات الأخرى.

٦- إعادة النظر في الثقافة العربية المعاصرة، لأنّ فيها خللاً وخطراً وفساداً كبيراً.

٧- الأسلوب الساخر الذي اصطنعه وليد للتعبير به عن مكنون نفسه أسلوب إيجابي لا يريد من ورائه الشماتة، بل الوقوف على مواطن الفساد، والتنكير بوجوب الإصلاح الجاد المتمر.

٨- إنّ من عوامل تراجع المجتمع العربي وارتكاسه في الحماة ما يشيع فيه من تناقض، وكذب، وفساد، وتناقض.

## المراجع

القرآن الكريم.

الأنصاري، ابن هشام، (ت ٧٦١هـ)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، الطبعة الخامسة، دار إحياء التراث العربي بيروت -لبنان، ١٩٦٦م.

الأنصاري، ابن هشام، (ت ٧٦١هـ)، شرح شذور الذهب، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، الطبعة التاسعة، مطبعة السعادة، ١٣٨٢هـ-١٩٦٢م.

بدوي، عبد الرحمن، مذاهب الإسلاميين، الطبعة الأولى، دار العلم للملائين، بيروت، ١٩٧٣م.

بدوي، عبد الرحمن، المنطق الصوري والرياضي، الطبعة الثانية، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٣م.

البنعلي، أحمد بن حجر آل طامي، تحذير المسلمين عن الابتداع والبدع في الدين، الطبعة الثالثة، الدوحة-قطر، ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.

الجر، خليل، المعجم العربي للحديث، لاروس، باريس.

ابن جني، أبو الفتح عثمان، (ت ٣٩٢هـ)، الخصائص، تحقيق محمد علي النجار، الطبعة الثانية، دار الكتب المصرية، ١٣٧١هـ-١٩٥٢م.

الذهبـي، محمد حسين، التفسير والمفسرون، الطبعة الأولى، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٨١هـ-١٩٦١م

السيوطـي، عبد الرحمن جلال الدين، (ت ٩١١هـ)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، تحقيق محمد أحمد جاد المولـي وعلي محمد الـبـجاـوي، ومحمد أبو الفـضـل اـبـراهـيم، دار إحياء الكـتبـ العـربـيـةـ، عـيـسـيـ الـبـابـيـ الـحـلـبـيـ، القـاهـرـةـ.

الـصـنـعـانـيـ، محمد بن اسماعـيلـ، (ت ١١٨٢هـ)، سـبـلـ السـلـامـ شـرـحـ بـلـوـغـ المـرـامـ، تـحـقـيقـ حـازـمـ عـلـيـ بـهـجـتـ القـاضـيـ، دـارـ الـفـكـرـ لـلـطـبـاعـةـ وـالـنـشـرـ وـالـتـوزـيـعـ، بـيـرـوـتـ لـبـنـانـ، ١٤١٩ـهـ-١٩٩٨ـمـ.

صنوبر، ابراهيم محمود، من أحاديث رسول الله، عمان-الأردن، ١٩٦٧ م.

عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار ومطبع دار الشعب، القاهرة.

العฒوم، أيمن، هندسة الكلمات (مهندسو شعراء)، الطبعة الأولى، منشورات اللجنة الثقافية نقابة المهندسين الأردنيين، عمان-الأردن، ١٤٢٦ هـ-٢٠٠٥ م.

ابن عقيل (ت ٥٧٦٩)، شرح ألفية ابن مالك، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد.

علام، محمد مهدي، مجمع اللغة العربية في ثلاثين عاماً، المجمعون، الهيئة العامة لشؤون المطبع الأميرية، د.ت.

أبو فارس، محمد عبد القادر، غزوة بدر الكبرى، الطبعة الأولى، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان-الأردن، ١٤٠٢ هـ-١٩٨٢ م.

معابر، وليد، ذكريات خبيثة، الطبعة الأولى، دار المشكاة للنشر والتوزيع، ٢٠٢٠ م

ابن منظور، (ت ٧١١ هـ)، لسان العرب، صورة عن طبعة بولاق، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والترجمة والنشر.

ابن نبي -مالك، شروط النهضة، ترجمة عمر كامل مسقاوي وعبد الصبور شاهين، الطبعة الثالثة، دار الفكر، ١٩٦٩ م.

ابن نبي -مالك، الصراع الفكري في البلاد المستعمرة، دار الفكر.

النwoي، محي الدين، يحيى بن شرف، (ت ٦٧٦ هـ)، رياض الصالحين من حديث سيد المرسلين، تحقيق: علي بن حسن الحلبي، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، الرحسة، ١١٤٢ هـ



## وظيفة التنوين في أبنية الأسماء المُعربة: دراسة صوتية صرفية

\* د. جمال دلبيع العريني

تاريخ قبول البحث: ١٧/٦/٢٠٢٠ م. تاريخ تقديم البحث: ١٨/١١/٢٠١٩ م.

---

### ملخص

تتناول هذه الدراسة التنوين في بنية الأسماء المُعربة، من منظور صوتي صرفي، في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة، بهدف الكشف عن وظيفته في النسيج المقطعي للأسماء المُعربة صحيحة الآخر في أحواله الإعرابية الثلاث: الرفع، والنصب، والجر، ووظيفته في الاسم المنقوص المقترب بأل، والاسم المنقوص المضاف، وصلًا ووقفًا، ووظيفته في الاسم المقصور، في أحواله الإعرابية الثلاث، وبيّنت الدراسة أنَّ للتنوين وظيفة بنوية تتمثل في الجمع بين ظاهرتين متناقضتين تتسنم بهما اللغة العربية، وهما : المحافظة على حركات الإعراب، والميل إلى المقاطع الصوتية المغلقة؛ إذ نجده يلحق المقاطع الأخيرة بالمفردات وصلًا، ويغادرها وقفًا، كما أنَّه يساعد على الإسراع في الأداء النطقي في الكلام لأنَّه لا يُكلِّف جهًا صوتيًا خلافاً لأصوات المد التي تستلزم نطاقًا متأنيًا .

الكلمات الدالة: التنوين، وظيفة، المقطع، الإعراب.

---

\* قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة البلقاء التطبيقية.  
حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

## **The Function Nunnation "Tanween" Over the Declinable Nouns (A Morpho-Phonetics Study)**

**Dr. Jamal Dolai Al-Orayni**

### **Abstract**

This study examines the function of Nunnation "Tanween" in the structure of the declinable nouns from a Morpho-phonetics perspective in the light of the modern linguistic studies.

The aim of the study is to investigate the function of Nunnation at the syllable structural level of the declinable nouns that end with consonants in its declination cases: Nominative, Accusative, and genitive. Beside the Nunnation function in the abbreviated noun determinates by either the article (al) or annexation in its declinational cases, the study shows that the Nunation has a structural function in combining two contradictory phenomenon that the Arabic language is known for which are keeping the declinational cases and tending to preferring the closed phonetic syllables. Moreover, the nunciation helps to speed up the articulation process.

**Keywords:** Nunnation, function, syllable, declination

يرى بعض اللغويين المحدثين أنه لا يمكن تفسير بعض القضايا الصرفية إلا على أساس صوتي<sup>(١)</sup> وأن أي دراسة صرفية تهمل هذا المنهج لابد أن تصير إلى الإخفاق، وأنه لا وجود لعلم الصرف دون علم الأصوات على حد قول فيرث<sup>(٢)</sup>، وارتبطة الدراسات الصوتية العربية الحديثة ارتباطاً وثيقاً بالدرس الصRFي، ولعل من أبرزها الدراسات المتعلقة بالمقطع الصوتي، إذ استطاعت أن تفسّر لنا بعض التغيرات التي تحدث في كثير من قضايا تصريف المفردة العربية، وتذهب الدراسات الصوتية الصرفية الحديثة إلى أن التغيرات التي تحدث في الكلمة مردها إلى إعادة تحورها مع طبيعة النظام المقطعي، مما يلزم تعديلها وإعادة انتظامها وفقاً لطبيعة نظامها المقطعي<sup>(٣)</sup>.

وانتظام بنية الكلمة وفق نسيجها المقطعي سمة في اللغات الإنسانية، فأي لغة توصف بأنها نظام من العناصر المترابطة على المستوى الصوتي، والصرفي، وال نحوي، والدلالي، وأنها شكل وليس مادة<sup>(٤)</sup>، وتمتلك عناصر بنية الكلمة وحدة داخلية تكفل بأن يكون كل عنصر فيها جزءاً منها، ولا يستطيع المتكلم الفرد أن يغير في هذا النسيج، وإن كان هناك خرق تاباه اللغة، فسرعان ما تتم معالجته وفق أدوات النظام التي تمتلكها اللغة نفسها، والبنية المقطعة شبكة من العلاقات ذات سمات خاصة، تربط عناصر الكلمة بحيث تبدو نسيجاً موحداً، أما مقاطع اللغة العربية فإنها تتحصر في الأنماط الآتية<sup>(٥)</sup>:

١. المقطع القصير المفتوح: يبدأ بصامت وينتهي بحركة قصيرة، ورمزه (ص ح)، وهذا أكثر المقاطع شيوعاً، ومنه يتشكل بناء الفعل الثلاثي: فعل، و فعل، والمبني للمجهول فعل، كما أنه ينتشر في كثير من أبنية الأسماء.

٢. المقطع المتوسط المغلق: يبدأ بصامت، وينتهي بصامت، وبينهما حركة قصيرة، ورمزه (ص ح ص) وهو كسابقه في كثرة الشيوع، وقد يشكل المقطع الواحد منه كلمة كاملة، مثل: كم، ولم.

(١) شاهين، عبد الصبور، *المنهج الصوتي للبنية العربية رؤية جديدة في الصرف العربي*، مؤسسة الرسالة بيروت، ١٩٨٠: ٩.

(٢) بشر، *كمال علم اللغة العام الأصوات اللغوية*، مكتبة الشباب مصر: ١٨٥.

(٣) شاهين، *المنهج الصوتي للبنية العربية*: ٤٠.

(٤) دي سوسيير، فردينان، *محاضرات في الألسنية العامة*، ترجمة يوسف غازي ومجيد النصر، دار نuman للثقافة، جونية، ١٩٨٤، لبنان: ١٣٨ - ١٤٩.

(٥) حجازي، محمود فهمي، *مدخل إلى علم اللغة*، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة: ٨٠ - ٨١.

٣. المقطع المتوسط المفتوح: يبدأ بصامت، وينتهي بصامت طويل، ورمزه (ص ح ح) مثل: ما، ولا ... وهو منتشر بكثرة كذلك.

٤. المقطع الطويل المغلق بصامت: يبدأ بصامت، وينتهي بصامت، وبينهما صائب طويل يشكل نواة المقطع، ورمزه (ص ح ص) وهو غير شائع في اللغة العربية، ولا يرد إلا في إحدى حالتين: الأولى عند الوقف، مثل: قال، سال، شام، والأخرى إذا كان الصامت الأخير منه مكرراً في بداية المقطع الذي يليه، أي إذا كان صامتاً مشدداً نحو: شابة، الضاللين.

٥. المقطع الطويل المغلق بصامتين: يبدأ بصامت، وينتهي بصامتين بينهما صائب قصير يشكل نواة المقطع، ورمزه (ص ح ص ص) مثل: زُرت، بنت، أخت... وهو قليل الانتشار.

٦. المقطع المديد المغلق بصامتين: يبدأ بصامت وينتهي بصامتين بينهما صائب طويل يشكل نواة المقطع، ورمزه (ص ح ح ص ص)، مثل: حاد وجآن<sup>(١)</sup>.

وقد انفرد تمام حسان بذكر مقطع يتكون من حركة قصيرة بعدها صامت (ح ص) ويرى أنه مقطع تشكيلي غير أصواتي في الكلمات المبدوءة بهمزة وصل، وذلك لأنّه يرى أنّ همزة الوصل ما هي إلا قنطرة للنطق بها<sup>(٢)</sup> خلافاً لما هو مشهور من أنّ همزة الوصل صوت صامت متلوّ بحركة قصيرة.

### الدراسات السابقة لظاهرة التنوين:

التنوين من المسائل اللغوية التي تناولها النحاة، وبخاصة شراح الألفية، فقد جعلوه من العلامات المميزة للأسماء، وبينوا الفرق بينه وبين النون الساكنة<sup>(٣)</sup>، ومع تفريق النحاة بينهما، وإشارة سيبويه إلى أنهما يخرجان من موضع واحد<sup>(٤)</sup>، وهي إشارة إلى أنّ سيبويه لا يعدهما صوتاً واحداً، فإنّ النحاة لم يغفلوا عن أنّ التنوين من ناحية القيمة الصوتية هو في الحقيقة نون ساكنة زائدة، تلحق أواخر

(١) التوري، محمد جواد، *أصوات اللغة العربية*، منشورات جامعة القدس المفتوحة، الطبعة الأولى (١٩٩٦) : ٢٣٩.

(٢) حسان، تمام، *مناهج البحث في اللغة*، مكتبة الأنجلو المصرية (١٩٩٠) : ١٤٤.

(٣) الجمل، حسام عبد، *ظاهرة التنوين في العربية*، مجلة كلية التربية الأساسية، جامعة بابل، العدد الثامن، ٢٠١٢ م ص ٢٧:

(٤) سيبويه، عمرو بن عثمان بن قمير (٧٩٦/٥١٨٠م) : الكتاب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط٣، عالم الكتب، ١٩٨٣م، المجلد ٢: ١٥٤.

الكلمات<sup>(١)</sup> في حين أنَّ النون تأتي من الحروف الأصول للكلمة، في الأسماء والأفعال، والحروف، وتأتي حرفًا زائدًا على أصول الكلمة في الصيغة الصرفية الاسمية، والفعالية، كما تسبق الفعل المضارع كواحدٍ من حروف المضارعة في صيغة نَفَعَ.

ولعلَّ تصور علماء العربية القدماء للتلوين هو الذي دفعهم إلى إغفال ذكره عند وصفهم للأصوات المتوسطة، التي تقع بين الشديدة والرَّخوة، فهي عند ابن عصفور يجمعها قولهم: لم يرو عنا<sup>(٢)</sup> عند ابن الجوزي يجمعها قولهم: لن عمر<sup>(٣)</sup>، ويؤكد هذا الإغفال المتعذر أنَّهم لم يذكروا التلوين عندما تحدثوا عن الحروف الفروع الزائدة على حروف الهجاء التي يؤخذ بها في القرآن الكريم، وفصيح الكلام، وذكروا من بينها النون الخفيفة أو التي يقال لها الخفَّة، وهي الساكنة في نحو: مُنْكَ وعْنْكَ، التي تخرج من الخشوم<sup>(٤)</sup>، فهي في لا تختلف عن النون المتحركة<sup>(٥)</sup>، من حيث أنها صوت أدنى مجهور مرقق أغن مائع ذو وضوح سَمْعِي، يتكون بإغفاله مجرى الهواء في الفم عن طريق ارتفاع أسلة اللسان، واتصالها باللثة مع انخفاض في الحنك اللَّيْنَ وتذبذب في الأوتار الصوتية<sup>(٦)</sup>.

أما الدراسات اللغوية الحديثة، فقد تناولته من منظور تاريخيٍّ مرتَّةً، ومنظور صوتيٍّ أخرى، ومن ذلك دراسة عوض الجهاوي "ظاهرة التلوين في اللغة العربية"<sup>(٧)</sup>، تناول فيها تعريف التلوين عند القدماء وعند علماء الأصوات المحدثين، وذكر أنواعه، ورأى بعض اللغويين في أصله، وصلته بعلم

(١) الأندلسى، أبو حيان، محمد بن يوسف، (١٣٤٤هـ / ١٧٤٥م) ارتساف الضرب من لسان العرب، تحقيق د. رجب عثمان محمد، و د. رمضان عبد القوادب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٩٨م، المجلد ٢: ٦٦٧.

(٢) الإشبيلي، ابن عصفور، (١٢٠٠هـ / ١٥٦٦م)، الممتع في التصريف، تحقيق فخر الدين قباوة، دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٨٧م، المجلد ٢: ٦٧٣.

(٣) ابن الجوزي، محمد بن محمد (١٤٢٩هـ / ١٨٣٣م)، النشر في القراءات العشر، مطبعة التوفيق، دمشق، الطبعة الأولى ١٣٤٥هـ، وطبعة دار الكتب بيروت، لبنان، المجلد ١: ٢٦٢.

(٤) ابن عييش، موفق الدين عييش بن علي بن عييش، (١٢٤٦هـ / ١٥٦٣م)، شرح المفصل، عالم الكتب، بيروت، لبنان، المجلد ١٠: ١٢٦.

(٥) الخليل، عبد القادر مرعي، المصطلح الصوتي عند علماء العربية القدماء في ضوء علم اللغة المعاصر، جامعة مؤتة، ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م: ٤٩.

(٦) الشايب، فوزي حسن، محاضرات في اللسانيات، ١٩٩٩م، منشورات وزارة الثقافة، عمان، الأردن: ١٨٥.

(٧) الجهاوي، عوض مرسى، ظاهرة التلوين في العربية، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ودار الرفاعي بالرياض، ١٩٨٢م.

الأصوات، والمظاهر الصوتية التي تطأ على الكلمة بعد التنوين إذ يتم تغيير نسيجها المقطعي<sup>(١)</sup>، وتغيير موضع النبر منها<sup>(٢)</sup>، وهي دراسة تمسك فيها برأي النحاة في أنَّ التنوين علامة للتكيير في المبنيات فقط<sup>(٣)</sup>، خلافاً لرأي إبراهيم مصطفى الذي يرى أنَّ التنوين علامة للتكيير في المبنيات والمعربات<sup>(٤)</sup>، وتابع برجستراسر في أنَّ التنوين كان في الأصل علامة للتعريف، ثمَّ أصبح علامة للتكيير بعد أن أدت (أل) وظيفة التعريف<sup>(٥)</sup>.

وقدم غالب المطابلي دراسة بعنوان "ظاهرة التنوين في العربية، الأصول والوظيفة"<sup>(٦)</sup>، هدفت إلى إلى معرفة أصول التنوين في العربية، ووظيفته النحوية، وذلك من خلال تتبع هذه الظاهرة في اللغات السامية، وقد خلصت الدراسة إلى أنَّ التنوين كان موجوداً على وجه التأكيد في لغتين ساميتين تمتازان بميزة الإعراب، وهما: اللغة الأكادية، واللغة الشمالية، وأنَّ وظيفته النحوية فيها تتمثل في كونه بديلاً عن الإضافة<sup>(٧)</sup>، وأنَّه "عنصر جوهريٌّ في البنية النحوية العربية يحتاج إلى تأملٍ جديدٍ يخرج به من النظر الفيلولوجي إلى النظر البنائي"<sup>(٨)</sup>، وأوصى في دراسته إلى الكشف عن العلاقة التي تربط بين التنوين والإعراب، والكشف عن وظيفته النحوية الإعرابية، وعدم الاكتفاء بوظيفته النحوية الدلالية المشهورة، وهي وظيفة التعريف والتكيير<sup>(٩)</sup>، وهذا يعزّز فكرة الدراسة التي نحن بصددها.

وهناك دراسة قامت بها آمنة الزعبي بعنوان "ما نُسِيَ أصله من ظاهرتي التنوين والتمييم في اللغة العربية" وهي دراسة تاريخية مقارنة تناولت فيها ظاهرتي التنوين والتمييم، وخلصت فيها إلى ما هو مشهور في الدراسات التاريخية المقارنة، من أنَّ اللغة العربية كانت تستعمل التمييم، ثم تركته واستعملت التنوين، وأنَّ بعض الأنماط اللغوية لم تترك التمييم، إلاَّ أنها نسيت أصل الميم الزائد فيها،

(١) الجهاوي، عوض مرسى، ظاهرة التنوين في العربية: ٣٣٠.

(٢) المصدر نفسه: ٣٤.

(٣) المصدر نفسه: ٨٩.

(٤) مصطفى، إبراهيم، إحياء النحو، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٣٧ م: ١٧٩.

(٥) برجستراسر، ج، التطور النحوي لغة العربية، مطبعة السماح، القاهرة، ١٩٢٩ م: ٧٧-٧٨.

(٦) المطابلي، غالب، ظاهرة التنوين في العربية، الأصول والوظيفة، جرش للبحوث والدراسات، المجلد الثالث، العدد الثاني، ١٩٩٩ م.

(٧) المصدر نفسه: ١١.

(٨) المصدر نفسه: ٢٤.

(٩) المصدر نفسه: ١٤.

فتعاملت معها على أنها ميم أصلية، وليس زائدة ذات وظيفة صوتية أو دلالية، فأدخلت عليها التوين<sup>(١)</sup>.

ونشر حسام الجمل دراسته "ظاهره التوين في العربية"<sup>(٢)</sup> جمع فيها أشتات هذا الموضوع من مضان مختلف، وذكر كثيراً من أقوال النحاة القدماء والمحاذين، والمستشرقين، غير أنه قصر دراسته على صلة التوين بالمنوع من الصرف، ولم يتطرق إلى صلة التوين بغيره من الموضوعات اللغوية، كعلم الأصوات، والصرف، القراءات، والنحو.

وخصص سمير استيئية الفصل السابع من كتابه "علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة"<sup>(٣)</sup> للتوين، وأطلق عليه مصطلح (المركب التويني)، لأنّه لا يعده نونا ساكنة فقط، بل يعده نونا ساكنة مسبوقة بحركة<sup>(٤)</sup>، كما قال إبراهيم أنيس من قبل<sup>(٥)</sup>، وذكر أنّ موضع موضع نطق نون التوين، وكل نون ساكنة ينتقل من اللثة إلى موضع آخر في الحجرة الفموية: ما بين أسناني، وشفويي أسناني، وشفويي، وغاري، وطباقي، ولهوي، وأنّ الهيئة النطقية لنون التوين تتغير من الأنفية إلى الجانبيّة، وإلى التردد، ونصف الحركة المؤنف<sup>(٦)</sup>، ويمضي في الحديث عن شائينات التوين الوظيفية: التمكين وعده، والتعرّيف والتکير، والحدف وعده<sup>(٧)</sup>، ثم يختتم هذا الفصل بتحليل صوتيّ فيزيائي للتوين، يستنتج منه، أنّ انخفاض الطاقة الصوتية للحركات الإعرابية الثلاث في المركبات التوينية، عما هي عليه وهي منعزلة، يدلُّ دلالة واضحة على الوظيفة التي يؤديها التوين، وهي تقليل الطاقة الصوتية للحركات الإعرابية في الأسماء التي تقبل التوين<sup>(٨)</sup>.

(١) الزعبي، آمنة، ما نُسِيَ أصله من ظاهرتي التوين والتبييم في اللغة العربية، دراسة تاريخية مقارنة، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، الجامعة الأردنية، العدد ٣٣ (٢٠٠٦ م): ٧٧٤.

(٢) الجمل، حسام عبد، ظاهره التوين في العربية، مجلة كلية التربية الأساسية، جامعة بابل، العدد الثامن، ٢٠١٢.

(٣) استيئية، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة، دار وائل للنشر، للنشر، الطبعة الأولى ٢٠١٢.

(٤) المصدر نفسه: ٦٢٦

(٥) أنيس، إبراهيم، من أسرار اللغة، مطبعة الأنجلو المصرية، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٩٦٦ م: ٢٤٣

(٦) استيئية، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة: ٦٤٢ - ٦٥٨.

(٧) المصدر السابق: ٦٥٩ - ٧٠٤

(٨) المصدر السابق: ٧١٦

أما هذه الدراسة فتحاول أن تبرز وظيفة التنوين في اللغة العربية كوسيلة لتسريع الأداء النطقي، وأن تبرز وظيفته في نسيج البنية المقطعة للكلمة كعنصر صوتي يحفظ حركات الإعراب، وهو ما لم تتطرق إليه أي من الدراسات السابقة.

### أثر التنوين في تسريع الأداء النطقي:

لا تقتصر وظيفة التنوين في بنية الكلمة العربية على ما نصّ عليه النهاة، من تمييز الاسم عن الفعل والحرف، والتفرّق بين ما ينصرف من الأسماء وما لا ينصرف، وتمييز الأسماء المبنية النكرة عن الأسماء المعرفة<sup>(١)</sup>، والتعويض من الجمل المحنّفة المضاف إليها "إذ"، والأسماء الممنوعة من الصرف المعتلة الآخر، وتنوين المقابلة الذي يلحق ما جمع بـألف وـباء زائدتين<sup>(٢)</sup>.

بل إنّ ما يقوم به التنوين يتجاوز ذلك إلى وظائف بنوية في نسيج الكلمة ذاتها، وتركيبية على مستوى الجملة، وأخرى دلالية على مستوى النص، فقد ذكر سيبويه أنّ العرب إذا ترّنموا في أشعارهم فإنّهم يلحقون الألف والواو والياء ما يُنون وما لا يُنون، لأنّهم يريدون مدّ الصوت، وإذا لم يريدوا الترّنم أبدلوا مكان المدة نوناً فيما يُنون وما لم يُنون<sup>(٣)</sup>.

وسنحاول في هذا المبحث من الدراسة أن نبرز أثر التنوين في اللغة العربية كوسيلة لتسريع الأداء النطقي، لأنّ التنوين يناسب السرعة في النطق، وهو ما تميل إليه القبائل العربية التي تسكن الـبادـيـة<sup>(٤)</sup>، فهو لا يكـلـفـ جـهـا صـوتـيـا، بـخـلـافـ حـرـوفـ المـدـ التي تستلزم نـطـقا مـتـأـيـا<sup>(٥)</sup>، وإن كانت هي الأخرى كما قال قطـرـبـ، قد جاءت عـقـبـ السـكـونـ ليـعـتـدـلـ الـكـلـامـ فـلـا يـبـطـئـونـ عـنـ الإـدـرـاجـ<sup>(٦)</sup>، يقول امرؤ الـقـيـسـ في وـصـفـ جـوـادـهـ:

(١) السيوطي، جلال الدين، (٩١١هـ / ١٥٠٥م)، *هـمـمـ الـهـوـامـ* في شـرـحـ جـمـعـ الـجـوـامـعـ، تـحـقـيقـ أـحـمـدـ شـمـسـ الدـيـنـ، دـارـ الـكـتـبـ الـعـلـمـيـةـ، بـيـرـوـتـ، ١٤١٨هـ / ١٩٨٨م، المـجـلـدـ ١ـ:ـ ١١٤ـ.

(٢) ابن هـشـامـ، عـبـدـالـلـهـ جـمـالـ الدـيـنـ يـوـسـفـ (٧٦٦هـ / ١٣٦٠م)، *أـوـضـحـ الـمـسـالـكـ إـلـىـ الـفـيـةـ* اـبـنـ مـالـكـ، تـحـقـيقـ مـحـمـدـ مـحـبـيـ الدـيـنـ عـدـالـحـمـيدـ، دـارـ الـجـيلـ، بـيـرـوـتـ - لـبـانـ، ١٩٧٩م، المـجـلـدـ الـأـوـلـ:ـ ١٤ـ.

(٣) سـيـبـوـيـهـ، الـكـتـابـ، المـجـلـدـ الـرـابـعـ:ـ ٢٠٤ـ - ٢٠٧ـ.

(٤) أـنـيـسـ، إـيـرـاهـيمـ، فـيـ الـلـهـجـاتـ الـعـرـبـيـةـ، الطـبـعـةـ الثـالـثـةـ، ١٩٩٢م، مـكـتـبـةـ الـأـنـجـلـوـ الـمـصـرـيـةـ، الـقـاهـرـةـ:ـ ١٣٢ـ.

(٥) الـمـطـلـبـيـ، لـهـجـةـ تـمـيمـ:ـ ٢٢٣ـ.

(٦) الزـجاجـيـ، أـبـوـ الـقـاسـمـ (تـ ٣٣٧ـ)، *الـإـيـضـاحـ فـيـ عـلـ النـحـوـ*، تـحـقـيقـ دـ.ـ مـازـنـ الـمـبـارـكـ، الطـبـعـةـ الـثـالـثـةـ، ١٩٧٩م، دـارـ الـنـفـائـسـ، بـيـرـوـتـ:ـ ٦٩ـ - ٧٠ـ.

مِكَرٌ مِفَرٌ مُقْبِلٌ مُدْبِرٌ مَعَا      كَجُلْمُودٌ صَخْرٌ حَطَّهُ السَّيْلُ مِنْ عَلِ<sup>(١)</sup>

فنحن أمام خمس كلمات متعاقبة في الشطر الأول، تنتهي كل منها بتتوين كسر في الكلمات الأربع الأولى، وتتوين فتح في كلمة (معاً)، بالإضافة إلى كلمة (صخر) في الشطر الثاني، و في قوله:

عَظِيمٌ طَوِيلٌ مُطْمَئِنٌ كَأَنَّهُ  
بَأْسَلَ ذِي مَاوَانَ سَرَحةٌ مَرَقَبٌ<sup>(٢)</sup>

توالى ثلاثة كلمات، كل منها بتتوين ضم، تصف هذا الحصان العظيم الطويل كأنه شجرة السرّاح في علوه وإشرافه، المطمئن الهدائى الذي لا ينفر من صاحبه حين يعتلي صهوته.

ويمضي امرؤ القيس في تصوير حركة حصانه حين يدرك طرائدہ ثانية من عنانه، أي بدون إجهاد في الجري، وهو ما نستشفه من لفظة (فأدركهن) لأنَّ الدرك والإدراك يعني: اللحق بسرعة<sup>(٣)</sup> وسرعة عدو حصانه تشبه سرعة المطر المُتَحَلَّب من السماء:

فَأَدْرَكَهُنَّ ثَانِيًّا مَنْ عِنَّاَهُ      يَمِرُّ كَمَرَ الرَّائِحِ الْمُتَحَلَّبِ<sup>(٤)</sup>

ثم يعرض لنا مشهدا آخر من رحلة صيده مستخدما التتوين في أربع كلمات، ليبيّن لنا كيف ترك صيده: من حمارٍ وحشىٍّ، وظليمٍ، وثورٍ، وتيسٍ الوعل، تركها صرعاً كجذوع الشجر اليابس (المهشيم)، وهي صورة تستدعي من الذهن تصوير القرآن الكريم لقوم عاد بعد أن أرسل الله عليهم ريح العذاب "فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازٌ نَخْلٌ خَاوِيَةٌ"<sup>(٥)</sup>:

فَغَادَرَ صَرْعَى مَنْ حِمَارٍ وَخَاطِبٍ  
وَتِيسٍ وَثُورٍ كَالْهَشِيمَةِ قَرْهَبٍ<sup>(٦)</sup>

(١) امرؤ القيس، ديوان امرؤ القيس وملحقاته، شرح أبي سعيد السكري، تحقيق، د. أنور أبو سويلم، د. محمد الشوابكة، إصدار مركز زايد للتراث والتاريخ، دولة الإمارات العربية المتحدة، العين، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠ م: ٢٤٧.

(٢) امرؤ القيس، ديوان امرؤ القيس وملحقاته: ٣٧٨

(٣) الزبيدي، محمد بن محمد (١٧٩٠/١٢٠٥)، تاج العروس، مادة (درك)

(٤) امرؤ القيس، ديوان امرؤ القيس وملحقاته: ٣٩٦.

(٥) سورة الحاقة: ٧

(٦) امرؤ القيس، ديوان امرؤ القيس وملحقاته: ٣٩٧.

فقراءة الأبيات تُظهر أثر نطق التنوين في الصاق تلك الصفات بهذا الحصان المتمرّس في السباق، الذي لا يُسبق في الكرة إذا كرّ، ولا في الفرار إذا فرّ، وإنّ حركة الكرّ والفرّ تحدثان في وقت معًا من شدة سرعته، فهو كجلود صخر متدرّج تدفعه قوّاتان: السيلُ الجارف، والانحدارُ من أعلى إلى أسفل.

و يعرض لنا الشاعر في معلّقته صورة واضحة ودقيقة، لهذا الجواد بعلوه وإشرافه وهدوئه، و سرعة حركته التي مكنته من أن يُدرك صيده ثم يصرعه، وهذا المقطع التصويري يتطلّب سرعةً في الأداء النطقي؛ ليحدث الانسجام التام بين الصورة الذهنية للمشهد، والمنطوق اللفظي الذي يرسمها، وهذا الغرض يتحقق التنوين على أكمل وجه، ويتجلى كمال ذلك في توالى الأسماء المتعاطفة، وهو يستخدم متواлиات تركيبية تمثل قدرته على تمكنه من اللغة يسوقها حيث شاء وكماء شاء، تماماً كما يمتلك حصانه؛ يقوده فيستجيب له كرّاً وفرّاً، و هذا الانساق بين اللفظ والمعنى سيكون له وقع في نفس المتنّقي.

ولا يخفى ما لتدفق هذه الصور بحركة سريعة من دور في تحقيق الانسجام والتماسك، وقد كان تكرار التنوين أثر كبير في تحقيق ذلك، فقد كشف التحليل الصوتي الفيزيائي للتنوين أن انخفاض الطاقة الصوتية للحركات الإعرابية الثلاث في المركبات التنوينية، عمّا هي عليه وهي منعزلة، يدل دلالة واضحة على الوظيفة التي يؤديها التنوين، وهي تقليل الطاقة الصوتية للحركات الإعرابية في الأسماء التي تقبل التنوين<sup>(١)</sup>، الأمر الذي يؤثر في تسرّع الأداء النطقي، زيادة على أن إعادة اللفظ يسهم في وحدة النص وتماسكه كما يرى (دي بوجراند)<sup>(٢)</sup>.

فتكرار وحدة معجمية بعينها في النص يسهم في حسن سبكه ونظمها، وذلك من خلال تدعيم جمله بتحقيق العلاقة المتبادلة بين العناصر المكونة للنص<sup>(٣)</sup>، و التنوين في هذا النص من أبرز الروابط التي تُمتنّ مكوناته بعضها ببعض، وتسهم في تحقيق الانسجام التام بين توالى الصور الذهنية المتتسارعة للمشهد، وتسارع المنطوق اللفظي الذي يرسمها، ولا سيّما أنّ تكرار التنوين في الأسماء يؤدي إلى كثرة استخدام الحجرة الأنفية، وهذا يجعل الكلام متواافقاً مع العملية التفسية، بسبب مراوحة خروج

(١) استيتنية، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة: ٧١٦.

(٢) دي بو جراند، النص والخطاب والإجراء، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، مصر، ط٢، ٢٠٠٧: ص ٣٠٣.

(٣) النجار، نادية رمضان، علم لغة النص وأسلوب بين النظر والتطبيق، مؤسسة حورس الدولية، الإسكندرية، مصر، ٢٠١٣م، ص: ٥٦.

تيار الهواء بين **الحُجْرَتَيْنِ الْأَنْفِيَّةِ** (مع التنوين، والنون) والفموية مع غيرهما<sup>(١)</sup>، وباتصافه بالاستمرارية؛ لأنّه صوت أني، فهذا يعني أنّ الاستمرار فيه لا يُكلّف جهداً صوتيّاً في إنتاجه<sup>(٢)</sup> ولعلّ هذا يفسّر لنا كثرة انتشاره في بنية الكلمة العربية.

### أثر التنوين في المحافظة على علامات الإعراب:

سنحاول في هذا البحث من الدراسة أن نبرز أثر التنوين في نسيج البنية المقطعة للكلمة كعنصر صوتي يحافظ على حركات الإعراب؛ لما لها من وظائف دلالية في السياق، وأخرى بنوية ترتبط بعناصر الجملة الأخرى، مما يستدعي الحفاظ عليها، فاللغة العربية لغة مُعرّبة منذ أقدم عهودها، خلافاً لرأي بعض المستشرقين، الذين توهموا أنّ الإعراب من صنع النحاة<sup>(٣)</sup>، والكلمة العربية تتكون من مقطع صوتي واحد أو أكثر، وهذه المقاطع يتصل بعضها ببعض، ولا تكاد تتفصل في أثناء النطق، "بل تظل واضحة في السمع، وتميل اللغة العربية إجمالاً إلى المقاطع المغلقة رغم أنها تشتمل على النوعين: المفتوح والمغلق"<sup>(٤)</sup>.

والمحافظة على الحركات الإعرابية، والميل إلى المقاطع المغلقة ظاهرتان متلاقيتان؛ لأنّ الظاهرة الأولى تتطلب أن يكون المقطع الأخير من الكلمة مفتوحاً، وهذا نقيض للثانية، وللجمع بينهما جاءت اللغة بالتنوين، وهو صوت صامت لا يُكلّف نطقه جهداً، لتغلق به المقطع الأخير، وتبقى على الحركات الإعرابية في الوقت نفسه، ويتجلّى لنا هذا الأمر بوضوح في أبنية الأسماء المعرّبة:

### وظيفة التنوين في بنية الأسماء المنصرفية صحيحة الآخر:

يُقسّم الصرفيون الأسماء المعرّبة إلى قسمين: أحدهما ما تمكن في الاسمية، وهذا تلحّقه الحركات الإعرابية الثلاث، ويلحّقه التنوين، ويسمّى المنصرف، والآخر ما أشبه الفعل بعل فرعية، وهذا يلحّقه من الحركات الضمة والفتحة دون الكسرة، ولا يلحّقه التنوين، وهو الذي يُسمّى غير المنصرف<sup>(٥)</sup>، والأصل أن يلحق التنوين الأسماء المنصرفية وصلًا ووقفًا، إلاّ أنّه لحقها وصلًا ولم يلحّقها وقفًا لعلة

(١) استثنية، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة: ٦٢٧-٦٢٨

(٢) المطّلبي، غالب، لهجة تميم وأثرها في العربية الموحدة: ٢٢٣

(٣) وافي، علي عبد الواحد، فقه اللغة، الطبعة السادسة، ١٩٦٨، لجنة البيان العربي: ٢٠٩

(٤) بركة، بسام، علم الأصوات العام، أصوات اللغة العربية، مركز الإنماء القومي، بيروت لبنان: ٩٨

(٥) الصimirي، التبصرة والتذكرة، تحقيق د. فتحي أحمد مصطفى على الدين، منشورات جامعة أم القرى، ١٩٨٢، م،

الطبعة الأولى: ٨١، ٨٢

تعلق بطبيعة المقطع، وسقف عند وظيفة التنوين في بنية الأسماء المنصرفة صحيحة الآخر في الأحوال الإعرابية الثلاث: الرفع، والنصب، والجر.

#### وظيفة التنوين في بنية الأسماء المنصرفة صحيحة الآخر في حالة الرفع:

تميل اللغة العربية في آخر الكلمات إلى المقاطع المغلقة<sup>(١)</sup>، وفي الوقت نفسه تسعى للمحافظة على الحركات الإعرابية، وللجمع بين المحافظة على الإعراب، والميل إلى المقاطع المغلقة فقد جاءت اللغة بالتنوين، وهو صوت صامت لغلق به المقطع الأخير، ويفيد هذا أن التنوين يلحق المقطع الأخير للكلمة في حالة الوصل فقط، فجملة: جاء زيدٌ تكون من أربعة مقاطع، الأخير منها مغلق بالتنوين هكذا: /جا/ء /زَيْ/ دُن/ : /ص ح ح/ /ص ح /ص ح ص/.

أما في الوقف، فإن التنوين يغادر المقطع الأخير منها؛ لعدم الحاجة إليه، وذلك لأن الوقف يتطلب السكون، أي الخلو من الحركة الإعرابية، و"حركات الإعراب في العربية الفصحى تسقط عند الوقف حتى إذا كانت متتابعة بالتنوين ما عدا في حالة النصب"<sup>(٢)</sup> لكره اللغة العربية للمقاطع المفتوحة في أواخر الكلمات<sup>(٣)</sup>، وبغادر التنوين والحركة تصبح الجملة: جاء زيدٌ مكونة من ثلاثة مقاطع، الأخير منها مغلق بصامت غير التنوين ، هكذا: /جا/ء /زَيْ/ د/ : /ص ح ح/ /ص ح /ص ح ص ص/.

#### وظيفة التنوين في بنية الأسماء المنصرفة صحيحة الآخر في حالة الجر:

وما حصل في حالة الرفع ينسحب بحذفه في حالة الجر وصلاً، فجملة: مررتُ بزيدٍ تكون من ستة مقاطع الأخير منها مغلق بالتنوين: /م/ رَرَتُ /ب/ زَيْ/ دِن/ : /ص ح /ص ح ص /ص ح /ص ح ص /ص ح ص/.

وفي الوقف، يُحذف التنوين من المقطع الأخير للسبب نفسه في حالة الرفع، فنقول: مررتُ بزيدٍ، فتتكون الجملة من خمسة مقاطع بعد حذف التنوين، ويُغلق المقطع الأخير بصامت غير التنوين: /م/ رَرَتُ /ب/ زَيْ د/ : /ص ح /ص ح ص /ص ح /ص ح ص/.

(١) عبدالتواب، رمضان، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، الطبعة الثالثة، ١٩٩٧ م مكتبة الخانجي، القاهرة: ٢٥٧.

(٢) كانتينو، جان، دروس في علم أصوات العربية، ترجمة صالح القرمادي، مركز الدراسات والبحوث الاقتصادية والاجتماعية، الجامعة التونسية، ١٩٦٦ م: ١٨٨.

(٣) عبدالتواب، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي : ٢٥٧.

ولا يختلف الأمر إذا كان الاسم منتهياً ببناء التأنيث، ففي الوصل يعود التنوين، ويقوم بوظيفته تماماً كما في الأسماء التي تخلو من تاء التأنيث، فجملة: تلك مدرسة... تتكون من ستة مقاطع، الأخير منها مغلق بالتنوين: / تِ لِ / كِ / مَ دِ / رِ / سِ / تِ نِ / : / صِ حِ صِ / صِ حِ صِ / صِ حِ / صِ حِ صِ / .

وفي الوقف تُحذف حركة الإعراب والتنوين معاً، وكذلك التاء تُحذف تخفيفاً واقتصاداً في الجهد، فيبقى المقطع الأخير من الكلمة مفتوحاً بحركة قصيرة ، وهذا النمط من المقاطع تكرره العربية في أواخر الكلمات وفقاً ووصلأ، فتلجأ إلى إغلاقه بهاء السكت ، وهي في الحقيقة امتداد للنفس بما قبلها من صوت لين قصير (الفتحة)، فيُخيّل للسامع أنها تنتهي بالهاء<sup>(١)</sup> كما في جملة تلك مدرسة: / تِ لِ / كِ / مَ دِ / رِ / سِ / هِ / : / صِ حِ صِ / صِ حِ صِ / صِ حِ / صِ حِ صِ / وتصبح الجملة مكونة من خمسة مقاطع بدلاً من ستة، ومثل هذا يحدث في حالة الجر كذلك.

وقد سلكت بعض اللهجات العربية منحى آخر في حالة الوقف، إذ اكتفت بحذف حركة الإعراب، وحذف التنوين تبعاً لذلك، مع الإبقاء على التاء، فيقولون: هذا طحتْ، وعليه السلام والرحمت<sup>(٢)</sup> يُريدون هذا طحة، وعليه السلام والرحمة، ويقولون: شجرتْ، وجحفتْ، يريدون شجرة وجحفة<sup>(٣)</sup> تماماً كما في الأسماء المنصرفة التي لم يلحقها التأنيث، إذ يُصبح المقطع الأخير فيها مغلقاً بصامت غير التنوين.

ويُعزّزُ هذا أنَّ الكلمات المبنية على السكون نحو: كمْ ومنْ، لا يكون معها وجه من وجوه الوقف، بل نقف عليها بالسكون الذي بُنيت عليه<sup>(٤)</sup> ولا يلحقه التنوين في الوصل لأنَّ المقطع الأخير في هذه الكلمات وأمثالها مغلق أصلأً.

(١) أنيس، في اللهجات العربية: ١٣٦، وعبد الصبور شاهين، القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث، مكتبة الخانجي القاهرة: ٨٣.

(٢) ابن جنى، أبو الفتح عثمان (١٣٩٢هـ)، سر صناعة الإعراب، تحقيق د. حسن هنداوي، الطبعة الثانية، ١٩٩٣، دار القلم، دمشق، المجلد الأول: ١٥٩.

(٣) المصدر نفسه: ١٧٦.

(٤) الاستراباذي، محمد بن الحسن الرضي (١٢٨٧هـ/٦٨٦م) شرح شافية ابن الحاجب، تحقيق محمد نور الحسن، ومحمد الزقاق، ومحمد محيي الدين عبدالحميد، دار الكتب العلمية، ١٩٨٢م، بيروت، لبنان، المجلد الثاني: ٢٧٢، ٢٧٣.

## وظيفة التنوين في بنية الأسماء المنصرفَة صحيحة الآخر في حالة النصب:

في حالة النصب فإنَّ الأمر يتكرر بتمامه في الوصل، إذ يلحق التنوين المقطع الأخير فيغلقه مع الإبقاء على حركة الإعراب، مثل: رأيت زيداً... حيث تتكون الجملة من خمسة مقاطع: / ر / أ / ي / ت / ز / ي / د / ن / : / ص ح / ص ح / ص ح / ص ح / ص ح / .

لكن في الوقف الأمر مختلف، لأنَّ المقطع الأخير يتحوَّل فيها من مقطع مغلق بالتنوين، إلى مقطع مفتوح بحركة طويلة، مع الإبقاء على عدد المقاطع نفسها، كما في جملة: رأيتُ زيداً: / ر / أ / ي / ت / ز / ي / د / أ / : / ص ح / ص ح / ص ح / ص ح / ص ح / .

ويرجع السبب في عدم حذف حركة الإعراب في حالة النصب لخفة النطق بالفتحة، فهي وسط بين الضمة والكسرة، ثم إنَّها عندما تُمْطل وتحوَّل إلى حركة طويلة تمثل عنصر استقرار في الصيغة<sup>(١)</sup>، وقد ذكر سيبويه أنَّ "الفتحة أخف عليهم من الضمة والكسرة، كما أنَّ الألف أخف عليهم من الياء والواو"<sup>(٢)</sup> ولذلك يحذفون الكسرة في فَخْذٍ والضمة في عَضْدٍ، فيقولون: فَخْذٌ، وعَضْدٌ، ولا يفعلون هذا في جَمْلٍ، فلا يقولون جَمْلٌ<sup>(٣)</sup> .

وقد سلكت بعض القبائل العربية مسلكاً آخر في حالة الوقف، فقد روى سيبويه عن الخليل، أنَّ بعض قبائل العرب تقف على المنون في حالة النصب بالهمزة، فيقولون: رأيت رجلاً<sup>(٤)</sup> و"الميل لنسج خاص من المقاطع قد يكون سبباً في اختلاف لهجات اللغة الواحدة"<sup>(٥)</sup>، وفسر عبد الصبور شاهين هذه الظاهرة بقوله: " إنَّ الهمزة اجتذبت لمجرد الوقف عليها هرباً من الوقف على الألف، أي على المقطع المفتوح"<sup>(٦)</sup> وهذا يؤكد فكرة الدراسة التي نحن بصددها، فالهمزة هنا تقوم بوظيفة التنوين الذي يجتذبونه للغایة نفسها، وهي الهروب من الوقف على المقاطع المفتوحة.

(١) البكوش، الطيب، التصريف العربي من خلال علم الأصوات الحديث، مكتبة لسان العرب، الطبعة الثالثة، ١٩٩٢ م: ٥٧.

(٢) سيبويه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٦٧.

(٣) سيبويه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٨٨.

(٤) سيبويه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٧٦.

(٥) أنبيس، إبراهيم، في اللهجات العربية: ١٤٩.

(٦) شاهين، عبد الصبور، القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث: ٨٥.

ولعل ظاهرة الهمز هي إحدى ظواهر جنوح العربية إلى إغفال المقاطع المفتوحة، نحو: العالم، وحُبَّاً، بدلاً من العالم، وحُبْلَى، وهذا الرأي يُفسّر لنا زيادة هاء السكت على أواخر الأفعال، والأسماء، والأدوات التي لا يجوز سقوط الحركة من أواخرها في الوقف، وذلك نحو: رَهْوَعِهِ، ولم يرَه، وسلطانية، فالغرض من هاء السكت إغفال المقاطع المفتوحة في نهاية الكلمة.

### وظيفة التنوين في بنية الاسم المنقوص:

الأسماء المنصرفة منها ما آخره حرف صحيح، ومنها ما آخره حرف علة، وهي: المقصور والمنقوص، ويضيف بعضهم إليها الأسماء الستة<sup>(١)</sup> ويُطلق مصطلح المنقوص عند سيبويه وابن السراج على المقصور<sup>(٢)</sup>، وعند ابن الحاجب على أبنية الكلمات المعتلة اللام، سواءً أكانت اسمًا أم فعلًا<sup>(٣)</sup>، ثم اقتصرت دلالته عند المحدثين على الاسم المعرّب الذي آخره ياء لازمة غير مشددة قبلها كسرة، مثل: القاضي، والمحامي، والرامي<sup>(٤)</sup> وبهذا ليس من المنقوص عند المحدثين الأسماء المبنية مثل: الذي والتي، ولا الأفعال، مثل: رضي وقوي، ولا الأسماء الستة في حالة الجر، ولا الاسم المعرّب الذي آخره ياء ساكنٌ ما قبلها، مثل: ظبّي، ورمي، وهدي.

والمنقوص تُحذفُ ياؤه في حالي الرفع والجر إذا لم يكن مضافاً أو مقترباً باء، أمّا في حالة النصب فإنها تبقى، وحذف الياء في الاسم المنقوص، أو بقاؤها ظاهرة لغوية ترتبط ارتباطاً وثيقاً بانتظام بنية الكلمة مع طبيعة النظام المقطعي، وهذا الأمر يتضح لنا في كل أحوال الاسم المنقوص الآتية:

### وظيفة التنوين في بنية الاسم المنقوص في حالة الرفع مع الافتراض باء:

في هذه الحالة من المفترض أنّ ياء الاسم المنقوص، وهي شبه حركة، قد وقعت بين حركتين: الكسرة حركة بناء (حركة العين في وزن الفاعل)، والضمة حركة إعراب، فمثلاً كلمة المحامي تتكون

(١) الصميري، التبصرة والتذكرة: ٨٤.

(٢) سيبويه، الكتاب، المجلد الثالث: ٣٩١، ٣٩٠، ٣٨٦، وابن السراج، محمد بن سهل، الأصول في النحو، تحقيق عبد الحسين الفتناني، مؤسسة الرسالة - بيروت، المجلد الثاني: ٣١٥ - ٣١٦.

(٣) الاسترابادي، شرح شافية ابن الحاجب، المجلد الأول: ٣٤.

(٤) الحملاوي، أحمد، شذا العرف في فن الصرف، المكتبة العلمية الفلكية، بيروت، لبنان: ٩٠، والمراغي، أحمد، ومحمد سالم علي، تهذيب التوضيح، الطبعة التاسعة المكتبة التجارية الكبرى، مصر، الجزء الثاني: ١٠٥، والراجحي، عبد، التطبيق الصرفي، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، ١٩٨٤: ١١٠.

من أربعة مقاطع، وهي في الأصل المفترض تتكون من خمسة مقاطع (المحامي): /أَل/ مُ ح /ا/ م /ي/ : /ص ح ص/ ص ح /ص ح/ وهذا التتابع في الأصل المفترض بين: حركة الكسر التي تسيق الياء، والياء وهي شبه حركة، وحركة الإعراب الضمة التي تتلوها مستقلٌ ويؤدي إلى سقوط الياء هكذا: /أَل/ مُ ح /ا/ م /ي/ ، وسبب سقوط الياء هنا أنها صوت انزلاقي يسهل إسقاطه عندما يكون محصوراً بين حركتين متصلتين في الارتفاع (الكسرة صوت أمامي علوي، والضمة صوت خلفي علوي)<sup>(١)</sup>، والحركة التي أدت إلى سقوط الياء هي حركة الإعراب التي تليها (الضمة رفعاً)، لأنَّ الحركة السابقة لها جزءٌ من مقطع سابق مستقلٌ عمّا يليه، بينما حركة الإعراب تكون قمة المقطع المتضمن للياء<sup>(٢)</sup>، ولربما أنَّ الضمة قد أُدغمت في الكسرة ثم مُطلت الكسرة، وقد لوحظ "أنَّ الضمة هي التي تُدغم دائمًا في الكسرة، سواء أكانت الأولى أم الثانية"<sup>(٣)</sup> إلا إذا كانت إحدى الحركتين طويلة فإنها تتغلب في الإدغام ولو كانت الضمة نحو (بقوا)<sup>(٤)</sup> فهي قبل سقوط الياء (بقوا) .

وبعد سقوط الياء تمثل الضمة الكسرة التي قبلها مماثلة كلية، فينقى كسرتان تشكلان كسرة طويلة في نهاية المقطع الأخير للاسم المنقوص، كما في كلمة (المحامي) التي أصبحت تتكون من أربعة مقاطع بدلاً من خمسة، الأخير منها مفتوح منه بحركة طويلة: /أَل/ مُ ح /ا/ م /ي/ : /ص ح ص/ ص ح /ص ح ح/ وهو نمط من المقاطع مقبول في بداية الكلمة، وفي وسطها، وفي آخرها، وصلًا ووقفًا.

#### وظيفة التنوين في بناء الاسم المنقوص في حالة الرفع والإضافة:

إضافة الاسم المنقوص إما أن تكون إلى اسم غير معروف بأمثلة: محامي زيد، التي تتكون في الوصل من خمسة مقاطع: / مُ ح /ا/ م /ي/ ز /ي/ د /ن/ : /ص ح ص ح ح /ص ح ص ح / وهي سلسلة من المقاطع الصوتية التي يكثر انتشارها في العربية، والمقطع الأخير من الاسم المنقوص (وهو المقطع الثالث) مقطع مفتوح بحركة طويلة، ليس عليه في اللغة قيد في حشو الكلام؛ أمّا عند إضافته إلى اسم مقتربٍ بأمثلة: محامي القضية فإنَّ القدماء من النحاة قد عدوا ذلك

(١) استثنية، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات، والنحو، والدلالة: ٦٦٥-٦٦٦.

(٢) البوکوش، التصريف العربي في ضوء علم اللغة الحديث: ٦١.

(٣) البوکوش، التصريف العربي في ضوء علم اللغة الحديث: ٦٢.

(٤) المصدر السابق: ٦٤.

من الحالات النادرة، التي يجوز فيها التقاء الساكنين في العربية في وصل الكلم، وبينوا أنه "لا يكون في الأصل إلا في حرف لين مع مدغم متصل"<sup>(١)</sup> ويرى القدماء أنَّ علة منع التقاء الساكنين في العربية يعود إلى أنَّ "الحرف الساكن كالموقف عليه، وما بعده كالمبوء به، ومحال الابتداء بساكن، فلذلك امتنع التقاء هما"<sup>(٢)</sup>، وأنَّ المد هنا جاء عوضاً عن الحركة، وحلَّ محلَّها، ولذا جاز التقاء الساكنين في هذا الموضع<sup>(٣)</sup> كما ظنَّ القدماء.

ويبدو أنَّ النحاة القدماء قد وقعوا في توهُّم بنوا عليه استنتاجاً غير دقيق، وهو أنَّ التقاء الساكنين يأتي في العربية في وصل الكلم بشروط ذكروها في كتبهم، وتابعهم في ذلك بعض اللغويين العرب المحدثين<sup>(٤)</sup>، وسبب هذا الوهم عندهم أنَّهم يعدون "أصوات الحركة ساكنة" والأصل في هذه الأصوات أنها حركات تساعد على انطلاق الأصوات الحبيسة من مخارجها، فالصوت الساكن في الحقيقة هو الصوت الحبيس ذو المخرج<sup>(٥)</sup>.

وقد رأينا أنَّ ياء المنقوص كسرة طويلة شكلت بعد سقوط يائه الأصلية، وعند إضافته إلى المقترب بأَل تتحول الكسرة الطويلة إلى كسرة قصيرة في النطق، لتنتمي بنية الكلمة مع طبيعة المقطع العربي، مثل: القاضي الفاضل، التي تُنطق /القاضيِّ الفاضلِ/ فتكتوَّن من خمسة مقاطع: /أَلْ / قَا / ضِ ل / فَا / ضِ ل /: /ص ح ص / ص ح ح / ص ح / ص ح / ص ح ص /، ومثل: في البيت حيث تُنطق /فَلَيْتِ /<sup>(٦)</sup> مكونةً من مقطعين: /فِ ل / بَ يِتْ /: /ص ح ص / ص ح ص ص /، وبتقسيم الحركة الطويلة ينتمي نسيج البنية مع طبيعة النظام المقطعي في اللغة العربية، وذلك تجنِّباً للمقطع الطويل المفرد الأغلق /ص ح ح ص / الذي لا تقبله العربية في وصل الكلم إلا إذا كان الصامت الأخير منه أحد متماثلين، وكان المتماثلان أصليين في الكلمة كما في دابة /دَابَة/ بَهْ /: /ص ح ح

(١) السيوطي، جلال الدين، (١١٥٠/٩٦١) هـ مع الهوامع شرح جمع الجوامع في العربية، منشورات الرضي ومنشورات زاهدي، قم، إيران، المجلد الأول: ١٩٨.

(٢) ابن يعيش، شرح المفصل: ١٢٠

(٣) المبرَّد، أبو العباس محمد بن يزيد (٢٨٦/٩٦٩)، المقتضب، تحقيق محمد عبدالخالق عضيمة، لجنة التراث الإسلامي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ، المجلد الأول: ١٦١، ابن يعيش، شرح المفصل، المجلد التاسع:

(٤) السامرائي، التطور اللغوي التأريخي، دار الأندرس، الطبعة الثانية ١٩٨١م: ٧٣.

(٥) حلمي، باكزة، الثانية والميزان الصرفي في اللغات العربية في الجزيرة العربية، مجلة مجمع اللغة العربية الأردنية، العدد الثاني، المجلد الأول، ١٩٧٨: ٦٥.

(٦) عبده، داود، أبحاث في اللغة، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٧٣م: ٤٣.

ص/ص ح ص/ عند الوقف عليها بالهاء<sup>(١)</sup>، وفي هذا اقتضاد واضح دفع المتكلم الفصيح إلى خيار همزة الوصل، سعياً إلى انتظام بنية المفردة مع طبيعة المقطع العربي.

### وظيفة التنوين في بنية الاسم المنقوص في حالة الوقف:

ومن مظاهر انتظام بنية الكلمة مع طبيعة المقطع العربي عند الوقف حذف الياء بتعبير القدماء، أو تقصير الحركة الطويلة بتعبير المحدثين، وهي ظاهرة لغوية تأتي في إطار انتظام بنية الكلمة مع طبيعة النظام المقطعي، الذي يميل إلى التخلص من الحركة الطويلة الواقعة في المقطع الأخير من الكلمة، سواء أكان ذلك المقطع موقوفاً عليه أو غير موقوف عليه، ففي حالة الوقف يتم التخلص من الحركة كاملة، كما في قوله تعالى: "فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٌ"<sup>(٢)</sup>، وذلك لأنَّ اللغة تميل إلى المقاطع المغلقة بشكل عام، وفي الوقف تلتزم بذلك تماماً، فنحو كلمة (قاضي) التي تتكون من مقطعين مفتوحين بحركاتين طويلتين: / قا / ضي / : / ص ح ح / تصير عند الوقف مكونة من مقطع واحد مُغلق (قاض) : / ص ح ص / في حالتي الجر والرفع، وذلك انتظاماً مع طبيعة المقطع العربي.

أما في حالة الوصل، فإنَّ الكسرة الطويلة التي تشكلت بعد سقوط الياء الأصلية تصبح حركة قصيرة، ويجتذب التنوين ليُغلق المقطع الأخير، انتظاماً مع ميل العربية إلى المقاطع المغلقة، وتجنب المقاطع المفتوحة في أواخر الكلمات، فيقال في حالتي الرفع والجر المجردتين من آل والإضافة: هذا ساعٍ، ومررت بساعٍ، مكونة من مقطعين: / سا / ع ن / : / ص ح ح / تصير ص ح ص / الأخير منها مُغلق بصامت (التنوين) وهو النسيج المقطعي الذي تميل إليه اللغة، فقد جاء في آي الذكر الحكيم: (والفَجْرِ، وليالٍ عَشَرٍ)<sup>(٣)</sup>.

ويعزز هذا أنَّ القياس في الأفعال المنقوصة ثبُوتُ يائها، وألا يعتريها الحذفُ في الوقف ما لم تكن مجزومة، وكذلك الاسم المنقوص المعرف بأل، ولكنها في الفواصل من القرآن الحكيم، والقوافي في الشعر يعتريها الحذف، قال سيبويه: "وَجَمِيعُ مَا لَا يُحْذَفُ فِي الْكَلَامِ، وَمَا يُخْتَارُ فِيهِ أَنْ لَا يُحْذَفُ، يُحْذَفُ فِي الْفَوَاصِلِ وَالْقَوَافِيِّ، فَالْفَوَاصِلُ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: (وَاللَّيلُ إِذَا يَسِرٌ)<sup>(٤)</sup>، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (قَالَ ذَلِكَ

(١) بشر، د. كمال، دراسات في علم اللغة، دار المعرفة، مصر، ١٩٦٩ م: ١١٠.

(٢) سورة طه، آية: ٧٢.

(٣) سورة الفجر: ١ - ٢.

(٤) سورة الفجر: ٤.

ما كنا نبغ<sup>(١)</sup>، (ويوم التقى<sup>(٢)</sup>، (والكبير المتعال<sup>(٣)</sup>، والأسماء أجر أن تُحذف، إذ كان الحذف فيها غير الفواصل والقوافي<sup>(٤)</sup>.

### وظيفة التنوين في بنية الاسم المقصور:

المقصور في اصطلاح الصرفين، ما كان آخره ألفاً لازمة، من الأسماء المُعرَبة المتمكنة مثل: العصا، والرَّحَى<sup>(٥)</sup>، والقِيَاسِي منه كلُّ اسم آخره ألفاً وله نظيرٌ من الأسماء الصحيحة، وأن يكون قبل آخر نظيره فتحة، وأمثلة ذلك: المعتلُ اللام من أسماء المفاعيل من غير الثلاثي المجرد، نحو مُعْطَى ومُشْتَرَى، لأنَّ نظيره من الصحيح مفتوح ما قبل الآخر مثل: مُكْرَم و مُشْتَرَك.

وكذلك أسماء الزمان والمكان، من مُعتلَ اللام مما قياسه مفعَل و مُفْعَل، نحو: مَغْزَى و مُلْهَى، لأنَّ نظيره من الصحيح مفتوح ما قبل الآخر، مثل: مَقْتَل و مُخْرَج، والمصدر من فَعِل مُعتلَ اللام الذي الوصف منه على أفعَل، أو فَعَلَان، أو فَعَل بشرط أن يكون مفتوح الفاء والعين، كالعشى، والطَّوى، والصَّدى، لأنَّ نظائرها: الْحَوْل، وَالْعَطْش، وكلَّ ما كان على وزن فَعَل جمْع فُعْلَة، مثل: فِرَى جمْع فَرِيَة، وفَعَل جمْع فُعْلَة مثل: مُدَى جمْع مُدْبَّة، فإنَّ نظيرها من الصحيح قَرَب جمْع قَرِبَة، وَكُرَب جمْع كُرْبَة<sup>(٦)</sup>.

وقد يلحق التنوين المقصور مثل: فَتَى و عَصَى، وقد لا يلحقه مثل: حُبْلَى، و بِهِمِي و جَمَزَى، ولعل السبب في ذلك يعود إلى وظيفة التنوين في المقطع العربي، إذ تميل اللغة العربية في آخر الكلمات إلى المقطاع المغلقة<sup>(٧)</sup>، ووظيفة التنوين هنا هي إغلاق المقطع الأخير تجنباً للمقطع المفتوح في أواخر الكلمات، ففي حالات الرفع والجر والنصب تُقدِّر الحركات الإعرابية على الاسم المقصور، سواء أكان منوئاً أو غير منوئ، ففي التنوين نقول: هذا فَتَى، ومررت بفَتَى، ورأيتُ فَتَى ، مكوناً من مقطعين: فَ / تَ نَ / : / صَ حَ / صَ حَ صَ حَ / الأَخِيرُ مِنْهُمَا مُغْلَقٌ بِصَامِتٍ (التنوين) وهو النسيج المقطعي الذي تميل إليه اللغة، ولهذا نجد أنَّ الهمزة تُبدل من الألف باطراد في الوقف، نحو قولهم في "حُبْلَى" و

(١) سورة الكهف: ٦٤.

(٢) سورة غافر: ٣٢.

(٣) سورة الرعد: ٩.

(٤) سيبويه، الكتاب المجلد الرابع: ١٨٤، ١٨٥.

(٥) الاستراباذي، شرح شافية ابن الحاجب، المجلد ٢: ٣٢٤، ٣٢٦.

(٦) الحملاوي، شذا العَرْفُ في فن الصرف: ٩١، ٩٠.

(٧) عبدالتواب، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي: ٢٥٧.

"موسى" و "رأيت رجلاً": "حُبْلًا" و "موسًا" و "رأيت رجلاً"<sup>(١)</sup> وفي اللهجات الدارجة في العصر الحديث تُنطق " لا " النافية " لَا " فتحوّل من مقطع مفتوح / ص ح ح / إلى مقطع مغلق / ص ح ص / .

ومثل هذا ما رواه سيبويه عن الخليل، أنَّ بعض قبائل العرب تقف على المنون في حالة النصب بالهمزة، فيقولون: رأيت رجلاً<sup>(٢)</sup>، وفسَّرَه عبد الصبور شاهين بقوله: "إِنَّ الهمزة اجتُبِت لِمُجَرَّدِ الْوَقْوْفِ عَلَيْهَا هَرَبًا مِنِ الْوَقْوْفِ عَلَى الْأَلْفِ، أَيْ عَلَى الْمَقْطَعِ الْمَفْتُوحِ"<sup>(٣)</sup> لأنَّ المقطع الأخير في الاسم المقصور مفتوح بحركة طويلة، تماماً كما المقطع الأخير في الاسم المنصوب الموقف عليه.

وأماماً في المقصور المُعَرَّف بـأَل، الذي لا يلحقه التنوين، نحو: الفتى: أَل/فَ /تِي:/ص ح  
ص/ص ح/ص ح ح/؛ فإنَّ المقطع الأخير فيه مفتوح بحركة طويلة، وهذا لا ضير فيه، وذلك لخفة  
النطق بالفتحة، فهي وسط بين الضمة والكسرة، ثم إنَّها عندما تُمطل وتحوَّل إلى حركة طويلة تمثل  
عنصر استقرار في الصيغة<sup>(٤)</sup>، وسيق أن ذكرنا قول سيبويه: "الفتحة أخف عليهم من الضمة والكسرة،  
والكسرة، كما أنَّ الألف أخف عليهم من الياء والواو"<sup>(٥)</sup>، ولذلك يحذفون الكسرة في فَخْذٍ والضمة في  
عَضْدٍ، فيقولون: فَخْذٌ، وعَضْدٌ، ولا يفعلون هذا في جَمْلَ، فلا يقولون جَمْل<sup>(٦)</sup>.

وفي المقصور الذي لا يلحقه التنوين عند الإضافة، نحو: فتى العائلة: التي تُتطق / فـتـعـائـلـهـ/ تتكون من خمسة مقاطع: / فـ / تـ لـ / عـ / اـ لـ ءـ / لـ ؤـ /: / صـ حـ / صـ حـ / صـ حـ / حـ / صـ حـ / صـ حـ / صـ حـ /، وبتقسيم الحركة الطويلة في المقطع الثاني، ينظم نسيج بنية المقصور عند إضافته إلى المعرف بأـلـ مع طبيعة النظام المقطعي في اللغة ، وذلك تجـبـاـلـلـمـقـطـعـ الطـوـيلـ المـغـلـقـ بصـامـتـ: / صـ حـ / صـ حـ / الذي لا تقبله العربية في وصل الكلام، إـلـاـ إذا كان الصـامـتـ الأخيرـ منهـ أحدـ مـتـماـثـلـينـ، وـكـانـ المـتـماـثـلـانـ أـصـلـيـنـ فيـ الـكـلـمـةـ نحوـ دـاـبـةـ / دـاـبـ / بـ ؤـ / بـ ؤـ /: / صـ حـ / حـ / صـ حـ / صـ حـ / عندـ الـوقـفـ عـلـيـهـاـ بالـهـاءـ<sup>(٧)</sup>.

(١) الإشبيلي، ابن عصفور، الممتع في التصريف، المجلد الأول: ٣٢٥.

(٢) سيبويه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٧٦.

<sup>٣)</sup> شاهين، القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث، ٨٥.

(٤) البكوش، التصريف العربي من خلال علم الأصوات الحديث، :٥٧.

(٥) سبيوه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٦٧.

(٦) سيبويه، الكتاب، المجلد الرابع: ١٨٨.

(٧) يشر ، د. كمال، دراسات في علم اللغة، دار المعارف، مصر ، ١٩٦٩ م : ١١٠.

ونخلص من هذا إلى أنَّ اللغة تميل أحياناً في المقصور إلى التنوين لخدمة المقطع، وأنَّ الهمزة تُبدل فيه من الألف في بعض اللهجات للغاية نفسها، وأنَّه أحياناً أخرى لا ينون، ولا تُبدل الهمزة فيه من الألف لعدم حاجة المقطع لذلك.

#### الخاتمة:

خلصت هذه الدراسة إلى جملة من النتائج أبرزها:

١. بيَّنت الدراسة أنَّ التنوين في اللغة العربية يأتي أداة لتسريع الأداء النطقي الذي تميل إليه القبائل العربية التي تسكن البدار، لأنَّه لا يُكُلُّ جهداً صوتيًا، بخلاف حروف المدّ التي تستلزم نطقاً متأنياً.
٢. كشفت الدراسة أنَّ للتنوين وظيفته في نسيج البنية المقطعة الكلمة كعنصرٍ صوتي يحفظ حركات الإعراب؛ لأنَّ اللغة العربية لغة معرفية، ولحركات الإعراب وظيفة دلالية في السياق، وبنوية ترتبط بعناصر الجملة الأخرى، مما يستدعي الحفاظ عليها، ويبَرِّزُ هذا بوضوح في بنية الأسماء المنصرفة صحيحة الآخر، في أحواله الإعرابية الثلاث: الرفع، والنصب، والجر، وفي بنية الاسم المنقوص المقترب بـأَلْ والـمَجْرَد منها، وـصَلَّ وـوَقْفَـا، وفي بنية الاسم المقصور كذلك.
٣. بيَّنت الدراسة أنَّ اللغة جاءت بالتنوين للجمع بين المحافظة على حركات الإعراب، والميل إلى المقاطع المغلقة.
٤. أَظْهَرَت الدراسة أنَّ اللغة استخدمت وسائل أخرى ل القيام بـوظيفة التنوين نفسها، مثل: الهمز، وهاء السكت.

### المراجع

الأستر ابازى، محمد بن الحسن الرضى (١٢٨٦/٥٦٨٦) شرح شافية ابن الحاجب، تحقيق محمد نور الحسن، محمد الزفاق، محمد محيى الدين عبدالحميد، دار الكتب العلمية، ١٩٨٢م، بيروت، لبنان.

الإشبيلي، ابن عصفور، الممتع في التصريف، تحقيق فخر الدين قباوة، دار المعرفة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٨٧م.

الأندلسى، أبو حيان، ارتشاف الضرب من لسان العرب، تحقيق د. رجب عثمان محمد، و د. رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٨هـ، ١٩٩٨م.

أنيس، إبراهيم، في اللهجات العربية، الطبعة الثامنة، ١٩٩٢م، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة.

بشر، كمال علم اللغة العام الأصوات اللغوية، مكتبة الشباب مصر.

برجستراسر، التطور النحوي للغة العربية، مكتبة السماح، ١٩٢٩م.

بركة، بسام، علم الأصوات العام، أصوات اللغة العربية، مركز الإنماء القومى، بيروت لبنان.

بشر، د. كمال، دراسات في علم اللغة، دار المعرفة، مصر، ١٩٦٩م.

البکوش، الطیب، التصريف العربي من خلال علم الأصوات الحديث، مكتبة لسان العرب، الطبعة الثالثة، ١٩٩٢.

ابن الجزري، محمد بن محمد، النشر في القراءات العشر، مطبعة التوفيق، دمشق، الطبعة الأولى ١٣٤٥هـ، وطبعة دار الكتب بيروت لبنان.

الجمل، حسام عبد، ظاهرة التنوين في العربية، مجلة كلية التربية الأساسية، جامعة بابل، العدد الثامن، ٢٠١٢م.

ابن جنى، أبو الفتح عثمان، سر صناعة الإعراب، تحقيق د. حسن هنداوى، الطبعة الثانية، ١٩٩٣، دار القلم، دمشق.

الجهاوي، عوض مرسى، ظاهرة التنوين في العربية، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ودار الرفاعى بالرياض، ١٩٨٢م.

حجازي، محمود فهمي، مدخل إلى علم اللغة، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة.

حسان، تمام، مناهج البحث في اللغة، مكتبة الأنجلو المصرية (١٩٩٠م).

حلمى، باكزة، الثانية والميزان الصرفي في اللغات العربية في الجزيرة العربية، مجلة مجمع اللغة العربية الأردنى، العدد الثانى، المجلد الأول، ١٩٧٨.

الحملاوي، أحمد، شذا العرف في فن الصرف، المكتبة العلمية الفلكية، بيروت، لبنان.

الخليل، عبد القادر مرعي، المصطلح الصوتي عند علماً العربية القدماء في ضوء علم اللغة المعاصر، جامعة مؤتة، ١٤١٣ هـ، ١٩٩٣ م.

دي بو جراند، النص والخطاب والإجراء، ترجمة تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة، مصر، ط٢٠٠٧ م.

دي سوسيير، فردينان، محاضرات في الألسنية العامة، ترجمة يوسف غازي ومجيد النصر، دار نعمان للثقافة، جونية لبنان (١٩٨٤).

ديوان امرئ القيس وملحقاته، شرح أبي سعيد السكري، تحقيق، د. أنور أبو سويلم، ود. محمد الشوابكة، إصدار مركز زايد للتراث والتاريخ، دولة الإمارات العربية المتحدة، العين، الطبعة الأولى، ٢٠٠٠ م.

الراجحي، عبده، التطبيق الصرفي، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، ١٩٨٤ م.

الزجاجي، أبو القاسم (ت ٣٣٧ هـ)، الإيضاح في علل النحو، تحقيق د. مازن المبارك، الطبعة الثالثة، ١٩٧٩ م، دار النفائس، بيروت.

الزرعبي، آمنة، ما نُسِيُّ أصله من ظاهري التنوين والتبييم في اللغة العربية، دراسة تاريخية مقارنة، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، الجامعة الأردنية، العدد ٣٣ (محلق) ٢٠٠٦ م.

السامرائي، التطور اللغوي التاريخي، الطبعة الثانية ١٩٨١ م، دار الأندلس، بيروت.

ابن السراج، محمد بن سهل، الأصول في النحو، تحقيق عبد الحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة – بيروت.

استيتيّة، سمير شريف، علم الأصوات النحوي، ومقولات التكامل بين الأصوات والنحو والدلالة، دار وائل للنشر، الطبعة الأولى ٢٠١٢ م.

سيبوبيه، عمرو بن عثمان بن قمبر: الكتاب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط٣، عالم الكتب، ١٩٨٣ م.

السيوطى، جلال الدين، همع الهوامع في شرح جمع الجواب، تحقيق أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨ هـ، ١٩٨٨ م.

الشایب، فوزي حسن، محاضرات في اللسانيات، ١٩٩٩ ط، منشورات وزارة الثقافة، ١٩، عمان، الأردن.

شاهين، عبدالصبور، القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث، مكتبة الخانجي القاهرة.

شاهين، عبد الصبور (١٩٨٠) المنهج الصوتي للبنية العربية رؤية جديدة في الصرف العربي، مؤسسة الرسالة، بيروت.

الصيمري، عبدالله بن محمد بن إسحاق، التبصرة والتذكرة، الطبعة الأولى، تحقيق د. فتحي أحمد مصطفى علي الدين، منشورات جامعة أم القرى، ١٩٨٢ م.

عبدالتواب، رمضان، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، الطبعة الثالثة، ١٩٩٧ م مكتبة الخانجي، القاهرة.

عبدة، داود، أبحاث في اللغة، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٧٣ م.

كانتينو، جان، دروس في علم أصوات العربية، ترجمة صالح القرمادي، مركز الدراسات والبحوث الاقتصادية والاجتماعية، الجامعة التونسية، ١٩٦٦ م.

المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد، المقتضب، تحقيق محمد عبدالخالق عضيمة، لجنة التراث الإسلامي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٩ هـ.

المراغي، أحمد، ومحمد سالم علي، تهذيب التوضيح، الطبعة التاسعة، ١٣٩٩ هـ المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة.

مصطفى، إبراهيم، إحياء النحو، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٣٧ م.

المطلي، غالب، لهجة تميم وأثرها في العربية الموحدة، منشورات وزارة الثقافة والفنون، الجمهورية العراقية، ١٩٧٨ م.

المطلي، غالب، ظاهرة التنوين في العربية، الأصول والوظيفة، جرش للبحوث والدراسات، المجلد الثالث، العدد الثاني، ١٩٩٩ م.

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤١٤ هـ.

النجار، نادية رمضان، علم لغة النص والأسلوب بين النظر والتطبيق، مؤسسة حورس الدولية، الإسكندرية، مصر، ٢٠١٣ م.

الجمل، حسام عبد، ظاهرة التنوين في العربية، مجلة كلية التربية الأساسية، جامعة بابل، العدد الثامن، ٢٠١٢ م.

النوري، محمد جواد، أصوات اللغة العربية، منشورات جامعة القدس المفتوحة، الطبعة الأولى (١٩٩٦).

ابن هشام، عبدالله جمال الدين يوسف، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، دار الجيل، بيروت - لبنان، ١٩٧٩ م.

وافي، علي عبد الواحد، فقه اللغة، الطبعة السادسة، ١٩٦٨، لجنة البيان العربي.

ابن يعيش، موفق الدين يعيش بن علي بن يعيش، شرح المفصل، عالم الكتب، بيروت، لبنان.

## التجيُّه الدلالي لِنماذجِ الانزياحِ اللغوِيِّ في القرآنِ الكَرِيمِ

د. باسم يونس البديرات\*

تاریخ تقديم البحث: ١١/١٩/٢٠٢٠ م. تاریخ قبول البحث: ١٧/٦/٢٠٢٠ م.

### ملخص

أصبحت الدلالة في اللغة تدرس ضمن علم خاص يسمى علم الدلالة، وهو علم يختص بدراسة معاني العبارات والتركيب في سياقاتها المختلفة، وإن كان علم الدلالة يدرس في اللغة ضمن أحد مستوياتها المتعددة إلا أنه يُعد الأهم من بينها جميعاً، حتى أصبح يمثل قمة المستويات اللغوية في الدرس اللغوي الحديث، فلأجله يبحث المستوى الصوتي والصرفي والنحوي والمعجمي؛ إذ هو غاية المعنى، ومنتهى العبارة التي يسعى إليها المتكلم. من هنا هدفت الدراسة الكشف الدلالي لنماذج من الانزياح اللغوي في بعض تركيبات القرآن الكريم من خلال الإجابة عن السؤالين الآتيين:

- إلى أي حد راعى التحليل النحوي القديم الأبعاد الدلالية في التركيب اللغوي؟

- ما الأبعاد الدلالية التي حققها الانزياح اللغوي في القرآن الكريم؟

وخلصت الدراسة من خلال الرابط بين بعض هذه التركيبات الانزياحية والسباقات التي وردت فيها إلى جملة من النتائج منها: أن الانزياح اللغوي في القرآن الكريم يُعد ملحاً أسلوبياً ثريّاً يرتبط بالبعد الدلالي للتركيب اللغوي بصورة تتناسبُ والسباق، وقد اتّخذت الدراسة من الوصف والتحليل منهجاً لها، وذلك من خلال الوقوف على بعض نماذج الانزياح اللغوي وبيان البعد الدلالي الذي تقصده.

**الكلمات الدالة:** الانزياح، القياس، المطابقة، الدلالة، التّعاور، الاستعمال.

\* قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة مؤتة، الأردن.

حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

## Semantic Investigation for Models of Linguistic Shift in the Holy Quran

Dr. Basem Younes Al-bderat

### Abstract

The study of meaning has become a well-established language science called semantics; a science specialized in studying the meanings of phrases and structures in different contexts. Although semantics is studied among other multiple levels of language, it has become the most significant of them all in modern linguistics. As for the purpose of studying meaning, we study the phonological, morphological, syntactic, and lexical levels of language. Hence, the study aimed to detect the semantic models of linguistic shift in some of the structures of the Holy Quran by answering the following questions:

1. To what extent does the old grammatical analysis take into account the semantic dimensions of the linguistic structures?
- 2 - What semantic dimensions are achieved by the linguistic shift in the Holy Quran?

By linking some of these shift structures and the contexts in which they were presented, the study concluded that linguistic shift in the Holy Quran is a rich methodological feature linked to the semantic dimension of linguistic composition in a manner appropriate to the context. The study used the descriptive and analytical approach by examining some of the models of linguistic shift and indicating the semantic dimension that it means.

**Keywords:** linguistic shift, analogy, conformity, meaning, co-ordination, use.

يعد الانزياح اللغوي في الدرس الحديث فعلاً مقصوداً بذاته يحقق من خلاله الأديب أدبيته وتميزه ومقدراته على التلاعب اللغوي، ويحذب متنقيه لمتابعة العمل وشده إليه؛ بما يتضمنه من أبعاد دلالية وإيحائية تثير الدهشة والمفاجأة<sup>(١)</sup>. وعندها يمكن القول إن الانزياح يُعد خرقاً لغويّاً واعياً يشحن النص اللغوي بطاقةً أسلوبيةً ذات طابع جمالي تُحدثُ تأثيراً وجذباً، "وهذا الجذب يفرض نفسه على القارئ أو السامع، ليتذكر في سببه، وما يُفضي إليه من دلالة على حسب قصد المنتج الذي لا بدّ من أن يكون بينه وبين المتنقي أياً كان تواصل إخباري ليتمكن من تبيّن مُراد المتكلّم مستعيناً بوسائل متعددة داخل النص أو خارجه"<sup>(٢)</sup>. فالانزياح إذاً ظاهرةً أسلوبيةً ذات بُعد دلاليٍ تُسهم في تكوين النصوص، والمساعدة على فهمها وتدوّنها وإدراك المعاني المُضمنة التي تتجاوز حدود اللغة الظاهرة.

وقد تبعت هذه الدراسة مجموعةً من الانزياحات اللغوية في القرآن الكريم لكشف الجوانب الدلالية التي حققتها. وقد جاءت هذه الدراسة بمبحثين وعدة مطالب تناولت فيها أهمية الانزياح اللغوي وما يُفضي إليه من أبعاد دلالية من خلال النظرة المعمقة للتركيب اللغوية، ومدى مراعاة التحليل اللغوي العربي القديم للجانب الدلالي، وتحليل بعض نماذج الانزياح اللغوي لبعض التركيب القرآنية التي تحقق هدف الدراسة؛ إذ ليس من اليسير الإحاطة بجميع أوجه الانزياح اللغوي في القرآن الكريم في دراسة واحدة.

وهناك دراسات أخرى تناولت جوانب من هذا الموضوع، تركزت في مجلتها حول الالتفات في القرآن الكريم، وبيان وجوه الإعجاز البياني في بعض مواطنه<sup>(٣)</sup>، أو عَدَ هذا الانزياح من ملح كلام العرب<sup>(٤)</sup>، أو من باب جذب الانتباه إلى بؤرة محورية في التركيب اللغوي<sup>(٥)</sup>، أو أنه ذو وظائف

(١) رابعة، موسى، "الاتحراف مصطلحاً نقدياً"، مجلة مؤتة للبحوث والدراسات، جامعة مؤتة، المجلد العاشر، (١٩٩٥م)، العدد الرابع، ص ٦٠.

(٢) الحموز، عبد الفتاح، *اللسان العربي الفصيح والمعنى*، دار جرير، الأردن، ط١، (٢٠١٣م)، ص ٧.

(٣) الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله، (ت ٥٧٤٥هـ / ٣٩٢م)، *البرهان في علوم القرآن*، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة، (د.ت)، ج ٣ / ص ٣٤١ - ٣١٥.

(٤) ابن هشام، أبو محمد عبد الله جمال الدين، (ت ٧٦١هـ / ١٣٦٠م)، *مغني اللبيب*، تحقيق: عبد اللطيف محمد الخطيب، (د.ن)، (د.ت)، ج ٦ / ص ٦٦.

(٥) يُنظر: الحموز، *انزياح اللسان العربي الفصيح والمعنى*، مقدمة الكتاب.

أسلوبية وجمالية تحدث تأثيراً خاصاً في المتنقي<sup>(١)</sup>. أو ما جاء منها بصورة مُتفرقة في كتب النحو أو التفاسير بطريقة قد تصعب على القارئ تتبعها. ولعل ما يميز هذه الدراسة عن غيرها المنهج التحليلي القائم على الربط بين الانزياح اللغوي والفصيح من كلام العرب بصورة تتجاوز مجرد البحث عن مبررات أو مسوغات نحوية للانزياح، بل الربط بين هذه الانزياحات والبعد الدلالي الذي ترمي إليه.

## المبحث الأول: البعد الدلالي في التحليل اللغوي القديم

تنقسم المعاني في اللغة إلى أنواع متعددة، وهي المعنى الصوتي الذي ينشأ من إيدال صوت مكان آخر، أو تغيير حركة أحياناً مكان حركة أخرى وهو ما يُعرف بالفونيم، بالإضافة إلى النبر والتغيم. وتجاوز المعاني في اللغة أصوات الألفاظ لتقديم الصيغة الصرفية دوراً بارزاً في ذلك، وهو ما يُعرف بالدلالة الصرفية<sup>(٢)</sup>، فأي تحول في الصيغة الصرفية يؤدي إلى تغيير في محتوى الدلالة، وكل زيادة في المبني يقابلها زيادة في المعنى، وقد جعل ابن جنّي الدلالة الصرفية أقوى من المعنوية، من قبل أنها وإن لم تكن لفظاً، فإنّها صورة يحملها اللفظ ويخرج عليها ويستقرّ على المثال المعتمز بها<sup>(٣)</sup>. وهذه الزوائد الصرفية هي ما يُعرف عند المحدثين بالمورفيم، وهو أصغر وحدة في بنية الكلمة تحمل معنى أو وظيفة نحوية. والمعنى النحوي، بمعنى موقع الكلمة في التركيب اللغوي من حيث الفاعلية، والمفعولية، والإضافة وغيرها، ويرتكز هذا المعنى على فكرة العامل والمعمول ارتكازاً كبيراً.

والمعنى المعجمي، وهو المعنى المرتبط بالمفردة عند سماعها. والمعنى الدلالي الذي لا يتكون من ألفاظ مفردة فحسب، وإنما من أحداث كلامية، أو من امتدادات نطقية تكون جملًا تتعدد معالمها؛ لأن الكلمات ما هي إلا جزئيات يبني منها المتكلّم كلامه، ولا يمكن اعتبار كل منها حدثاً كلامياً مستقلاً قائماً بذاته<sup>(٤)</sup>. ومعنى ما سبق أن الجمل والتركيب تتحدد ضمن نسق لغوي معين، فتشكلّ معنى يتجاوز حدود الكلمات مفردة، وهو المعنى الكلّي للتركيب، أي الدلالة التي يسعى المتكلّم إلى إيصالها إلى السامع، وربما توظّف المعاني الأخرى خدمة لها، بمعنى أن الدلالة قد أصبحت علماً يختصّ بدراسة

(١) الخرشة، أحمد غالب، *أسلوبية الانزياح في النص القرآني*، رسالة دكتوراه، جامعة مؤتة، (٢٠٠٨م)، ص ١.

(٢) عران، حمدي بخيت، *علم الدلالة بين النظرية والتطبيق*، الأكاديمية الحديثة للكتاب الجامعي، ط١، (٢٠٠٧م)، ص ٢٨.

(٣) أبو الفتح، عثمان ابن جنّي، (ت ٣٩٢هـ / ١٠٠٢م)، *الخصائص*، تحقيق: محمد النجار، دار الكتب العلمية، مصر، (د.ت)، ج ٣/٩٨.

(٤) عمر، أحمد مختار، *علم الدلالة*، عالم الكتب، القاهرة، (٢٠٠٩م)، ص ٦-١٢.

معاني العبارات والتركيب في سياقاتها المختلفة، وإن عدّت الدلالة أحد فروع علم اللغة إلا أنّ بعدّ الأهم من بينها جميّعاً، حتّى أصبح يمثّل قمة المستويات اللغوية في الدرس اللغوي الحديث، فلأجله يبحث المستوى الصوتي والصرفي والنحوي والمعجمي؛ إذ هو غاية المعنى، ومنتهى العبارات التي يسعى إليها المتكلّون<sup>(١)</sup>.

ومن الإنصاف القول إنّ علماء العربية القدماء قد تتبّهوا إلى أهمية المعنى بصورة خاصة في كلام العرب، وعلى رأسهم سيبويه، إذ يقول: "وليس شيء مما يُضطروّن إليه إلاّ وهم يحاولون به وجهاً"<sup>(٢)</sup>. وكذلك الحال عند ابن جني فقد عقد في كتابه *الخصائص* للمسألة غير باب منها: (باب في تجاذب المعاني والإعراب)، حيث يقول: "تتجاذب في كثير من المنثور والمنظوم الإعراب والمعنى متجادلين، هذا يدعوك إلى أمر، وهذا يمنعك منه، فمتى اعتصروا كلاماً ما أمسكت بعروة المعنى، وارتتحت لتصحيح الإعراب"<sup>(٣)</sup>. وعقد باباً آخر بعنوان: (باب في التفسير على المعنى دون اللفظ)<sup>(٤)</sup>، فصلٌ فيه المسألة حين التجاذب بين الألفاظ والمعنى.

فالنحاة كانوا يحتملّون إلى أثر المعنى في انزياح اللسان العربي عن النظام اللغوي أو الاستعمال الدارج، إلا أنّ مُحمل ما جاء في حديثهم عن الانحراف أو الانزياح يتمثّل في خروج اللغة عن المألوف أو عما يتوافقه المتكلّم<sup>(٥)</sup>، إذ اقتصر عملهم في كثير من جوانبه على التأويل النحوي. فالمتمعن بالتحليل النحوي القديم، أو منهجه يُدرك مدى تركيز النحاة القدماء في بحثهم اللغوي على المعنى النحوي بصورة تفوق المعنى الدلالي، سواء في دراسة التركيب اللغوي الموافقة للاستعمال أو الخارجة عن المألوف، مما جعل بحثهم اللغوي يخدم الإعراب وتقديراته بصورة تفوق المعنى الأسمى، وهو المعنى الدلالي. ولعلّ ما سبق يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالمنهج اللغوي القائم آنذاك الذي أعطى العامل النحوي عناية خاصة؛ حيث أخذ حيزاً وافراً في مناقشاتهم النحوية، وقد أولاً النحاة القدماء أهمية كبيرة، وأفردوا له أبواباً في مؤلفاتهم، ووضعوا له نظريات عَنْوها من الفروض التي لا يجوز الخروج

(١) السعران، محمود، *علم اللغة: مقدمة للقارئ العربي*، دار الفكر العربي، القاهرة، ط٢، (١٩٩٧)، ص ١١.

(٢) سيبويه، عمرو بن عثمان، (ت ٨٠هـ / ٧٩٦م)، *الكتاب*، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، (١٩٨٨)، ج ١ / ٣٢.

(٣) ابن جني، *الخصائص*، ج ٣ / ٢٥٥.

(٤) ابن جني، *السابق*، ج ٣ / ٢٦٠ - ٢٦١.

(٥) المبيضين، ماهر أحمد، "الانزياح في شعر امرئ القيس"، مجلة جامعة الشارقة للعلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلد (٩)، عدد (٢)، ص ٧٥.

عليها، "فاصطلحوا على تسميتها إعراباً، وتسمية الموجب لذلك التغيير عاملاً"<sup>(١)</sup>. فأصبح مفهوم العمل النحوی في نظرية النحو القديمة يقتضي بالضرورة وجود أطراف ثلاثة فيه، وهي: العامل، والمعمول، والعلامة الإعرابية، رمز تأثير العامل بالمعمول<sup>(٢)</sup>، ظاهرةً أو مقدرة.

ولعل هذه المنهجية في التحليل النحوی - القائمة على المعنى النحوی بصورة خاصة - كانت سبباً في أن بعض المفاهيم الدلالية للتركيب اللغوية لم تستوف حقها من الدراسة، وإنما ترکَّز البحث النحوی القديم على الجانب الشکي الإعرابي. ونحو ذلك مفهوم الاختصاص في اللغة العربية، فقد ترکَّز البحث النحوی القديم لهذا الباب فيما يخدم فكرة العامل، وحصر تناوله في هذا المفهوم من حيث تقدیر العامل في الاسم المنصوب، نحو قولنا: نحن المسلمين، وكان تقدیر الفعل (أخصُّ أو (أعني) تبريراً لوجود العلامة الإعرابية. فقد جاء في كتاب سيبويه: "هذا باب من الاختصاص يجري على ما جرى عليه النداء...، وذلك قوله: إنا عشرَ العرب نفعل كذا وكذا، كأنه قال: أعني، ولكنه فعل لا يظهر ولا يستعمل"<sup>(٣)</sup>.

وقد استقرَّ عند النحاة فيما بعد أن المنصوب على الاختصاص هو: اسم معمول لـ(أخصُّ) واجب الحذف<sup>(٤)</sup>. والاختصاص في هذا المفهوم علة نحوية مفسّرة لحالة انتساب الاسم بتقدیر فعل مذوف، ولا تؤثر في الناتج الدلالي للتركيب اللغوي. في حين نجد مفهوم الاختصاص في اللغة العربية قد يتجاوز هذا التحديد النحوی الضيق إلى تراكيب أخرى تتبئء في دلالتها عن مفهوم الاختصاص، ونحو ذلك: لام الاختصاص الداخلة بين معنَى وذات، نحو: (السرج للدابة). والمخصوص بالمدح أو الذم، نحو قولنا: نعم القائد صلاحُ الدين. وبئس الرجلُ الكذوبُ. والنعت المقطوع، نحو قولنا: أكرمتُ عمرَ القويُ.

(١) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، (ت ٨٠٨هـ / ١٤٠٦م)، المقدمة، تحقيق علي عبد الواحد وافي، دار نهضة مصر، القاهرة (٣٠٠٤)، ج ٤/ ١١٢٩.

(٢) أبو المكارم، علي، أصول التفكير النحوی، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، (٢٠٠٦)، ص ٢٥٩ - ٢٦٠.  
(٣) سيبويه، الكتاب، ج ٢/ ٢٣٣.

(٤) ابن هشام، أبو محمد عبد الله جمال الدين الانصاری، (٧٦١هـ / ١٣٦٠م)، أوضح المسالك، تحقيق: محمد محیی الدين، المكتبة العصرية، بيروت، (د.ت)، ج ٤/ ٧٣ - ٧٤.

ومثل ذلك أيضاً الدلالة الشرطية لبعض التراكيب؛ فلم يدرسها علماء اللغة القدماء تحت باب مستقل، بل درست في باب إعراب الأفعال المضارعة. مع أنها نجد تراكيب شرطية لا علاقة للمضارع بها<sup>(١)</sup>. ومثله أيضاً مفهوم الأمر في اللغة العربية، فقد اقتصر تناوله قديماً في باب فعل الأمر فقط، وتركَّ الاهتمام على الجانب الإعرابي، غير أن البلاغيين ربما تناولوا دلالة الأمر بصورة أفضل، وبيّنوا الحالات التي يمكن أن يتحقق فيها هذا المفهوم، ولم تزل حقّها في البحث بصورة تكاملية في باب الأمر، نحو الفعل المضارع المتصل بلام الأمر، واسم فعل الأمر، والمصدر النائب عن فعله، وغيرها.

والمنهج نفسه يتكرر مع مفهوم التعجب في الدرس النحوي القديم، الذي يعني "التأثير النفسي الناتج عن مشاهدة غير المألوف من الأمور، أو الدهشة البارزة نتيجة مشاهدة فعلٍ ما لم يألفه الإنسان"<sup>(٢)</sup>، في حين نجد أنَّ هذا المفهوم يتحقق في سياقات لغوية أخرى تتجاوز التحديد النحوي القديم الذي قيد هذا الأسلوب في صيغ بعينها، مثل: النداء، والاستفهام، والقسم وغيرها.

ولعل ما سبق كان سبباً في أن أصبحت بعض الدراسات النحوية الحديثة تستقي مناهجها من آراء البلاغيين والأصوليين الذين عدوا بالنتائج الدلالية للتراكيب أكثر من عنايتهم بالعلامة الإعرابية، وما تؤديه من معانٍ نحوية. وبرز هذا المنهج البلاغي بصورة جلية على يد الجرجاني في معالجاته للتراكيب اللغوية معتمدًا على معاني علم النحو. فقد شبه نظم الكلام وترتيب الكلمات بنظم اللوؤ والجوهر معتمدًا على الذوق من جهة، وعلى العقل من جهة أخرى. حال ضمَّ الكلم بعضها إلى بعض، عند الجرجاني مرهون بتوكُّي معاني النحو "وأنك إنْ عمدتَ إلى الأفاظِ فجعلتَ تتبع بعضها بعضًا من غيرِ أن تتوخَّى فيها معانِي النحو لم تكن صنعتَ شيئاً تُدعى به مؤلِّفاً، وتشبهه معه بمن عملَ نسجاً أو صنَعَ على الجملة صنِيعاً" ولم يتصور أن تكون قد تخَّيرتَ لها المواقع<sup>(٣)</sup>. فسلط الجرجاني الضوء على بلاغة التراكيب المستوحة من النحو العربي، إذ وجد النهاة لا يعتنون كثيراً بالنتائج الدلالية للتركيب، فرأى أنَّ النَّظم يكون في التركيب لا في تحليله، وهو في هذا المنهج أقرب إلى المنهج

(١) حجازي، محمود فهمي، *مدخل إلى علم اللغة*، الدار المصرية السعودية، القاهرة، ٢٠٠٦، ١٢٨.

(٢) البديرات، باسم، البطاينة، وحسين، "أسلوب التعجب في الدرس النحوي القديم بين المعنى النحوي والمعنى الدلالي"، مجلة جامعة الخليل، الخليل عدد، ٢٠١٥م، ص ٢٢-٢٣.

(٣) انظر: الجرجاني، عبد القاهر، (٤٧١هـ/١٧٨م)، *دلائل الإعجاز*، تحقيق رشيد رضا، ط٢، (د.ن)، ص ٣٧٠.

التركيبي في نظرية المعنى الذي يبدأ بتحليل التركيب دفعه واحدة باعتباره كلاماً متماسكاً، ولا يفته إلى أجزاء كما فعل النحاة التقليديون<sup>(١)</sup>.

فأولى الجرجاني اهتمامه لبعض أبواب النحو. فالاعتبار في نظم الكلام عنده يكون بمعرفة مدلول العبارات لا بمعرفة العبارات. فلو كان النظم يكمن في معاني النحو "لكان البدوي الذي لم يسمع بالنحو فقط، ولم يعرف المبتدأ والخبر وشائعاً مما يذكرون له لا يتأتى له نظم الكلام. وإن لنراه يأتي في كلامه بنظم لا يحسنه المتقدم في النحو. قيل إنَّ الاعتبار بمعرفة مدلول العبارات لا بمعرفة العبارات. فإذا عرف البدوي الفرق بينَ أن يقول: (جاءني زيد راكباً)، وبين قوله: (جاءني زيد الراكب)، لم يضره ألا يعرف أنه إذا قال: راكباً كانت عبارة النحوين فيه أن يقولوا في (راكب) أنه حال، وإذا قال (الراكب) أنه صفة جارية على زيد<sup>(٢)</sup>.

وقد أفادت بعض الدراسات النحوية الحديثة من فكرة الجرجاني سالفه الذكر في توسيع مجال دراسة النحو العربي، ومن هذه الدراسات دراسة الجملة العربية معناها وبناؤها لتمام حسان<sup>(٣)</sup>، فأبرز في دراسته دور المعاني السياقية والمقامية في تحليل الجمل والتراتيب؛ فالعلامات الإعرابية وحدها لا تسعف المتنلقي في تحديد المعنى المراد، فلا بد من الأخذ بتضافر القرائن كافة في التركيب اللغوي، وأقام حدود دراسة الجملة في ضوء فكرة التعليق، وقام على دراسة بنية الجملة العربية في ضوء العلاقات السياقية والقرائن اللفظية والمعنوية، وجعلها الإطار الأساسي للتحليل النحوي. وبناء على ذلك رأى أنَّ النظام النحوي للغة العربية ينبغي أن يُبني على مجموعة من الأسس، منها: المعاني النحوية العامة (معاني الجمل أو الأساليب). ومجموعة من المعاني النحوية الخاصة، أو معاني الأبواب المفردة نحو: الفاعلية، والمفعولية، والإضافة، وغيرها. ومجموعة العلاقات التي تربط بين المعاني الخاصة حتى تكون صالحة عند تركيبها لبيان المراد منها، كالإسناد، والتخصيص، والتبعية. فأصبح المنهج اللغوي المتبَّع في دراسة اللغة يميل إلى الوصفية في الوصول إلى المعنى اعتماداً على تضافر جملة من القرائن اللفظية والمعنوية، أكثر من جانب التحليل المرتبط بالمعنى الإعرابي الذي اتَّخذه النحاة القدامى.

(١) زوين، علي، *منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث*، دار الشؤون الثقافية العامة، ط١، (١٩٨٩م)، ص ١٦٢.

(٢) الجرجاني، *دلائل الإعجاز*، ص ٣٢١ - ٣٢٢.

(٣) حسان، تمام، *اللغة العربية معناها وبناؤها*، دار الثقافة، المغرب، (١٩٩٤)، ص ١٧٨ - ١٧٩.

## المبحث الثاني: بعد الدلالي للاتزياح اللغوي في القرآن الكريم

تخضع جميع لغات العالم لنظام معين في ترتيب كلماتها وترابيّتها لتأدية معانيها، فإذا اختلف هذا النظام لن يتحقق الكلام المقصود والإفهام، وإذا اتبعت ذلك النظام عبرت عن مراد الفكر وما يدور في الأذهان. وهذا الأمر يرتبط ارتباطاً وثيقاً بعلم الدلالة الذي يعني "دراسة كيفية استعمال الكلمات وبيان علاقتها بالعملية الذهنية"<sup>(١)</sup>. وينبغي أن يشمل كذلك كلّ ما يتصل بالكلمات من ظروف وملابسات، وعناصر أخرى غير لغوية متعلقة بالمقام الذي تتطق فيه الكلمات<sup>(٢)</sup>.

والبعد الدلالي يرتبط ارتباطاً وثيقاً بلغة القرآن الكريم، فهو يمثل الأسلوب الأمثل والنموذج الأعلى، فقد جاء إلى العرب في فترة كانت تفخر أكثر ما تفخر بلغتها وبيانها وفصاحتها. فإذا استعملت الكلمة في القرآن دون أخرى - على سبيل المثال - نجد أنّ ثمة علة سياقية استدعت أن تُستعمل هذه الكلمة من بين مرادفاتها لعلة تخص الدلالة لا تخص جانباً آخر. فأصبح البحث بالقيم العاطفية للمعنى من القضايا الدلالية البارزة، وهو ما يُسمى بـ (ظلال المعنى)<sup>(٣)</sup>. فمعاني الكلمات لا تُحدد فقط بالقيم التجريدية العامة، بل تُحيط بكلّ كلمة ظلال من المعاني التاريخية والنفسية والعاطفية وغيرها.

ومن هنا يؤكد كثير من الباحثين خصوصية المرادفة القرآنية لا عمومها. فالقرآن الكريم يشتمل: "على ألفاظ يُراد بها الترافق وهي ليست منه، ولهذا نجدها قد وزعت حسب المقامات، فلا يقوم مرادفها فيما استُعمل فيه مقام الآخر، فعلى المفسّر أو القارئ مراعاة الاستعمالات والقطع بعدم الترافق ما أمكن، فإن للتركيب معنى غير معنى الإفراد، ولهذا منع كثير من الأصوليين وقوع المترافقين موقع الآخر في التركيب، وإن اتفقوا على جوازه في الإفراد"<sup>(٤)</sup>. فلو نظرنا على سبيل المثال في قوله تعالى: «مَثَلُ الَّذِينَ حَمَلُوا التُّورَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحَمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا»<sup>(٥)</sup> (الجمعة: ٥) وأمعنا النظر في دواعي استعمال لفظة (الأسفار) بدلاً من لفظة (الكتب). لأدركنا أن السبب الدلالي لاختيارها هو تناسبها مع حال المشبه وهم (حملة التوراة) لأن التوراة مقسمة إلى أسفار بدل الأجزاء. وفي هذا ملامة شديدة ومشكلة غاية في الدقة. ومن جوانب ملامة المفردة للمشبه به (الحمار) أن كلمة الأسفار أيضاً هي جمع (سفر) كما جاء في قوله تعالى: «فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ

(١) زوين، منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث، ص ٨٩.

(٢) ستيفن، ألمان، دور الكلمة في اللغة، ترجمة: كمال بشر، دار غريب، مصر، ط ١.

(٣) زوين، منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث، ص ٩٢.

(٤) مطاوع، عطية علي، إشكالية الترافق، دار الأفاق العربية، القاهرة، ط ١، (٢٠٠٦) م، ص ١٠.

أَسْقَارِنَا<sup>(١)</sup> (سبا: ١٩) والحمار أحد أدوات السفر والأحمال في التاريخ. ومن هنا فإن الاشتراك الدلالي لكلمة (الأسفار) لم يقع بعيداً عن حال المشبه به بل هو من لوازمه<sup>(٢)</sup>.

وهذا الجانب الدلالي لسبب الاختيار لا يقتصر على مستوى المفردة في القرآن الكريم وإنما يتجاوزه إلى التراكيب اللغوية أيضاً، إذ ليس ثمّ خيارات في الانتقاء، فالمعنى وحده هو من يفرض التركيب المُطابق للسياق، وبغير ذلك يختلّ المعنى وينفرط النظم. فالتركيب حدث كامل يخزن في طياته أدق ما يكون من المقصود الدلالي. إلى جانب جمال صوتي أحياناً، وتناسب دلالي مع سياق السورة التي ترد فيها والحدث أو الفعل الذي تصفه. وهذا من أرقى أنواع التتناسب الذي تُفسّر من خلاله الكثير من الانزيادات اللغوية في القرآن الكريم؛ فيكون التركيب الانزياحي غايةً في الدقة في التعبير عن المعنى الدلالي المراد. ولا يمكن حمله على أنه مجرد اختلاف باللهجات، أو تعدد باللغات، أو مجرد جواز بالاستعمال، بل لا بدّ من وجود أبعاد دلالية يرمي إليها لا تدرك إلا بتمعن دقيق للسياق الذي وردت فيه، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُقْرِئَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أُولَئِكُمْ مَنْ أَلْقَى﴾ (طه: ٦٥)، حيث لم يقل كما هو متوقع من السامع (وإما أن تكون أول من يلقى) فتغيير النمط في التركيب لم يحقق مراعاة الأداء الصوتي وتتوافق نهاية الفواصل في السورة فحسب<sup>(٣)</sup>، ولكنّه يكشف بعد الدلالي الذي يرمي إليه التركيب، وهو تصوير نفسية السّحرة وغرورهم يوم تحذّوا موسى عليه السلام بسحرهم، وأنهم لم يراودهم شك في تفوقهم عليه ، وإنّما كان الأمل قد ملأ نفوسهم بنصر وفوز عاجل<sup>(٤)</sup>.

فالتركيب اللغوية في القرآن تحمل في طياتها أدق التفاصيل والأحكام التي لا يمكن الوصول إليها إلا من خلال قرائن معنوية ترتبط بالسياق، وتنتجاوز الظاهر وتنتقل التركيب من نمط لغوي إلى نمط آخر، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَّلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةٌ قُرُوءٌ﴾ (البقرة: ٢٢٨) فإن صيغة التركيب في الآية السابقة (يتربصن) في ظاهره صيغة الخبر غير الملزم في الغالب، ولكن لا يمكن

(١) البديرات، باسم، والذنيبات، فايز، **بلاغة الاستعمال القرآني للمفردات السامية**، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، (٢٠١٧م) مجلد (١٣)، العدد ٤، ص ٢٧-٢٨.

(٢) جاء الفعل (ألقى) متفقاً مع نهاية الفواصل في السورة: (موسى، الأعلى، أتى، الدنيا، أبقى.....). انظر: عمر، أحمد مختار، دراسات لغوية في القرآن الكريم وقراءاته، عالم الكتب، القاهرة، ط١، (٢٠٠١)، ص ٧٩.

(٣) بدوي، أحمد، من بلاغة القرآن، دار نهضة مصر الفجالة، القاهرة، (١٩٥٠)، ص ٦٢.

حمله على حقيقته الظاهرة؛ فإنهن قد لا يترбصن فيقع خبر الله بخلاف مخبره وهو محال؛ فوجب اعتبار هذه القرينة، حمل الصيغة على معنى الإشاء (الأمر)؛ صيانة لكلام الله تعالى عن احتمال المحال<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك أيضاً الإحلال بين المفرد والمتثنى والجمع في التراكيب اللغوية لا يمكن أن يُعزى إلى الجواز أو عدمه، فإيقاع الجمع موقع التثنية على سبيل المثال لا بد من أن يحمل دلالة معينة في التركيب القرآني، ونحو ذلك قوله تعالى: **﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوهُ أَيْدِيهِمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبُوا﴾** (المائدة: ٣٨). فالظاهر يتضمن قوله (أيديهما) إذ الحديث عائد على المتثنى (السارق والسارقة)، واتضاع المعنى المراد وهو قطع اليمين من كل سارق، وبدل على ذلك قراءة عبد الله بن مسعود: **﴿فَاقْطَعُوا أَيْمَانَهُمَا﴾**<sup>(٢)</sup>. غير أنه أوقع الجمع موقع التثنية؛ دلالة على تغليظ العقوبة وتشديدها على السارق والسارقة بما فعلا. وقد جاء عن العرب ما يدل على هذا النوع من الإحلال وما يحمله من دلالة، نحو قولهم: **“شابت مفارقه، وليس له إلا مفرق واحد”**<sup>(٣)</sup>. ربما وضع الجمع موضع المفرد ليس من مبدأ أمن اللبس، أو حرية الاختيار بين الاثنين كما قيل، وإنما بعد دلالي يحمله الإحلال وهو التكثير والبالغة بالشيب.

ومن ذلك أيضاً تكرير الاسم في الجملة الواحدة، فهو ضعيف غير كثير بالإجماع، نحو: زيد ضربت زيدا، لأن الضمير أخف<sup>(٤)</sup>. مع ذلك جاء في القرآن الكريم ما أعيد فيه لفظ المبتدأ في جملة الخبر على خلاف ماسبق، نحو قوله تعالى: **﴿الْقَارِعَةُ مَا الْقَارِعَةُ﴾** (القارعة: ٢-١) و قوله **﴿الْحَاقَةُ مَا الْحَاقَةُ﴾** (الحالة: ١-٢) إلا أن إعادة لفظ المبتدأ (القارعة) و(الحالة) في لفظ الخبر عدل عن التحديد السابق الذي قال به النحاة؛ لينبئ عن بعد دلالي، وهو التعظيم والتشديد المرتبط بيوم القيمة، جاء في إعراب القرآن للنحاس: يظهر الاسم على سبيل التعظيم والتشديد؛ لأن إعادة الاسم فيه معنى التعظيم<sup>(٥)</sup>.

(١) الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج ٢/ ص ٢١٦.

(٢) الفراء، أبو زكرياء، (٢٠٧هـ/١٩٢٢م)، معاني القرآن، تحقيق: أحمد يوسف نجاتي، دار المصرية للتأليف والترجمة، مصر، (د.ت)، ج ١/ ص ٢٣٦.

(٣) ابن سيده، أبو الحسن، (٦٧٨هـ/١٠٦٦م)، المخصص، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت)، ج ٤/ ص ٢٦٩.

(٤) الأستربادي، محمد بن الحسن، (٦٨٦هـ/١٢٤٧)، شرح الرضي على الكافية، تعلق: يوسف حسن، منشورات جامعة فاريونس، بإنغاري، (١٩٩٦)، ج ٢/ ص ١٩٤.

(٥) النحاس، أبو جعفر، (٣٣٨هـ/٩٤٩م)، إعراب القرآن، دراسة: الشيخ خالد العلي، دار المعرفة، بيروت، (٢٠٠٨)، ج ٤/ .٣٢٤

وفيما يأتي بيان لبعض مواطن الانزياح اللغوي في القرآن الكريم وبيان مدى ارتباطها بالمعنى الدلالي للسياقات التي وردت فيها:

### المطلب الأول: تأنيث الفعل مع فاعله

ذهب النحاة إلى أن الفعل يؤنث مع فاعله بعلامات منها تاء ساكنة في آخر الماضي. ونحو ذلك قوله تعالى: **﴿إِذْ قَالَتْ امْرَأَتُ عِمْرَانَ﴾** (آل عمران: ٣٥). وقد اختلف النحاة في تذكير الفعل وتأنيثه مع الجموع، فقال الكوفيون يجوز تأنيث الفعل وتذكيره مع كل الجموع، وقال البصريون بجواز التذكير والتأنيث مع الجموع إلا مع جمع المذكر السالم فإنه يجب التذكير، ومع جمع المؤنث السالم فإنه يجب التأنيث. فإذا كان الفاعلُ اسم جمع أو جمع تكسير جاز فيه التأنيث أو التذكير على السواء بلا خلاف. واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: **﴿قَالَ نِسْوَةٌ﴾** (يوسف: ٣٠). وقوله تعالى: **﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ﴾** (الحجرات: ٤)<sup>(١)</sup>. فمع أن الفاعل (نسوة) مؤنث إلا أن الفعل قد ذكر. ومع أن الفاعل (الأعراب) مذكر إلا أن فعله (قالت) قد أنث. ولم يكن للبعد الدلالي حضور في مثل هذا التحليل من حيث تأنيث الفعل أو تذكيره، وإنما اقتصر القول على جواز التذكير أو التأنيث. وهذه المنهجية في التحليل تكشف بكل جلاء أنَّ بعد الدلالي كان مغيباً تغيباً تاماً، وأنَّ مناسبة الحدث لا أثر لها في مثل هذا التحليل. فثمة علة دلالية استدعت أن يذكر الفعل في قوله تعالى (قال نسوة) وهي الانسجام مع طبيعة الفعل الذي قامت به النسوة في قصة يوسف عليه السلام؛ ويتأكد ذلك الفعل الجماعي من النسوة، إذ لم يقتصر على امرأة العزيز - بقوله تعالى على لسان يوسف عليه السلام: **﴿وَإِلَّا تَصْرِفُ عَنِّي كَيْدُهُنَّ أَصْبَبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُنْ مِّنَ الْجَاهِلِينَ﴾** (يوسف: ٣٣). فمن المعتاد أنَّ الرجل هو من يلاحق المرأة ليس العكس، غير أنَّ فعل النسوة في قصة يوسف عليه السلام خالف المعتاد، فقامت النساء بفعل الذكور؛ فذكر الفعل انسجاماً مع هذا الصنيع. وكذلك الحال في تأنيث الفعل في قوله تعالى: (قالت الأعراب). فمن المعروف أنَّ القال والقليل سمة نسوية؛ فربما أنث الفعل انسجاماً مع طبيعة الحدث. ويفكَّر هذا الرأي ما جاء في كتاب معاني القرآن عن سبب نزول هذه الآية، فقد نزلت في أعياريب بنى أسد حين قدِّموا على النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ الْمَدِينَةَ بِعِيَالِهِمْ طَمَعاً فِي الصَّدَقَةِ، فَجَعَلُوا يَرْوُحُونَ وَيَغْدُونَ،

(١) الأَزْهَرِيُّ، خَالِدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ، (٤٩٥هـ/١٤٩١م)، شَرْحُ التَّصْرِيفِ عَلَى التَّوْضِيْحِ، تَحْقِيقُ: مُحَمَّدٌ بَاسْلُ، دَارُ الْكِتَابِ الْعُلُومِيَّةِ بَيْرُوتُ، (٢٠٠٠)، ج٢/ص٤٠.

ويقولون بـالـحـاجـ شـدـيدـ: أـعـطـنـاـ فـإـنـاـ أـتـيـنـاـ بـالـعـيـالـ وـالـأـقـالـ، وـجـاءـتـكـ الـعـرـبـ عـلـىـ ظـهـورـ رـوـاحـلـهـاـ<sup>(١)</sup>. فـجـاءـ اـسـتـكـارـ فـعـلـهـمـ فـيـ قـوـلـهـ عـزـ وـجـلـ: **﴿يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا﴾** (الـحـجـرـاتـ: ١٧).

ويتضح بعد الدلالي لتأنيث الفعل مع الفاعل أو تذكيره بصور أوضح في قوله تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَارِعْنَكَ﴾** (المـتـحـنـةـ: ١٢). فـمـعـ أـنـ الـفـاعـلـ مـؤـنـثـ تـأـنـيـثـاـ حـقـيقـيـاـ إـلـاـ أـنـ فـعـلـهـ قدـ ذـكـرـ. فالـتـأـوـيـلـ الـنـحـوـيـ - فـيـ تـقـدـيرـ النـحـاـ - اـفـتـضـىـ تـقـدـيرـ مـحـذـفـ حـفـاظـاـ عـلـىـ النـسـقـ الـقـاعـديـ، وـهـوـ (الـنـسـاءـ الـمـؤـمـنـاتـ). وـالـنـسـاءـ - فـيـ تـقـدـيرـ النـحـاـ اـسـمـ جـمـعـ، فـحـذـفـ الـمـوـصـفـ وـخـلـفـهـ صـفـتـهـ، فـعـوـمـلـتـ مـعـاـمـلـتـهـ. أـوـ لـأـنـ (أـلـ) فـيـ الـمـؤـمـنـاتـ اـسـمـ مـوـصـولـ مـقـدـرـ بـ(الـلـاتـيـ)، وـالـلـاتـيـ أـيـضـاـ فـيـ تـقـدـيرـهـمـ اـسـمـ جـمـعـ؛ وـلـذـاـ جـازـ تـذـكـيرـ الـفـعـلـ (جـاءـ). غـيرـ أـنـ بـعـدـ الدـلـالـيـ الـذـيـ قـدـ يـنـسـجـمـ مـعـ طـبـيـعـةـ التـزـيلـ، وـيـتـوـافـقـ مـعـ تـذـكـيرـ الـفـعـلـ مـعـ فـاعـلـهـ الـمـؤـنـثـ هوـ طـبـيـعـةـ الـفـعـلـ الـذـيـ أـفـدـمـتـ عـلـيـهـ الـمـؤـمـنـاتـ فـيـ هـذـاـ السـيـاقـ، وـهـوـ فـعـلـ ذـكـوريـ، فـالـمـبـاـيـعـةـ وـالـعـهـودـ عـنـدـ الـعـرـبـ - أـمـرـ يـقـتـصـرـ عـلـىـ الرـجـالـ وـلـاـ تـقـدـمـ عـلـيـهـ الـنـسـاءـ، إـلـاـ أـنـ تـذـكـيرـ الـفـعـلـ (جـاءـكـ) جـعـلـ الـنـسـاءـ الـمـؤـمـنـاتـ صـاحـبـاتـ قـرـارـ فـيـ هـذـاـ المـوـقـفـ<sup>(٢)</sup>، وـغـيرـ تـابـعـاتـ بـالـذـمـةـ أـوـ الـعـهـدـ الـمـقـطـوـعـ لـزـوـجـ أـوـ لـغـيرـهـ، فـذـكـرـ الـفـعـلـ اـنـسـجـامـاـ مـعـ طـبـيـعـةـ الـعـلـمـ الـذـيـ أـفـدـمـنـ عـلـيـهـ رـضـوـانـ اللـهـ عـلـيـهـنـ.

وـتـتـضـحـ فـكـرـةـ تـأـنـيـثـ الـفـعـلـ مـعـ فـاعـلـهـ اـنـسـجـامـاـ مـعـ دـلـالـةـ الـحـدـثـ أـيـضـاـ فـيـ قـوـلـ جـرـيرـ فـيـ هـجـاءـ الـأـخـطـلـ<sup>(٣)</sup>:

لَقَدْ وَلَدَ الْأَخْيَطْ لَأُمْ سَوَاءٍ عَلَى بَابِ اسْتِهَا صُلْبٌ وَشَامٌ

فـذـهـبـ النـحـاـ إـلـىـ أـنـ الـفـعـلـ (ولـدـ) قدـ ذـكـرـ مـعـ أـنـ فـاعـلـهـ مـؤـنـثـ (أـمـ سـوـاءـ) لـعـلـةـ الفـصـلـ بـيـنـ الـفـعـلـ وـفـاعـلـهـ. وـمـعـ ذـلـكـ فـقـدـ أـنـتـ الـفـعـلـ مـعـ فـاعـلـهـ مـعـ وـجـودـ الـفـصـلـ فـيـ غـيرـ مـوـطـنـ، وـنـحـوـ ذـلـكـ قـرـاءـةـ أـبـي

(١) الفـرـاءـ، معـانـيـ الـقـرـآنـ، جـ٣ـ/ـصـ ٧٣ـ.

(٢) رـوـيـ أـنـ رـسـوـلـ اللـهـ (صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ) لـمـا فـرـغـ يـوـمـ فـتـحـ مـكـةـ مـنـ بـيـعـةـ الرـجـالـ: أـخـذـ فـيـ بـيـعـةـ النـسـاءـ وـهـوـ عـلـىـ الصـفـاـ وـعـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ أـسـفـلـ مـنـهـ يـبـاـعـهـنـ بـأـمـرـهـ وـيـبـلـغـهـنـ عـنـهـ. اـنـظـرـ: الـزـمـخـشـرـيـ، أـبـوـ الـقـاسـمـ مـحـمـودـ بـنـ عـمـرـ (تـ١٤٤ـ/ـ٥٣٨ـمـ)، الـكـشـافـ، تـحـقـيقـ: عـبـدـ الرـزـاقـ الـمـهـدـيـ، دـارـ إـحـيـاءـ الـتـرـاثـ الـعـرـبـيـ، بـيـرـوـتـ، (دـ.ـتـ)، جـ٤ـ/ـصـ ٥٩ـ.

(٣) جـرـيرـ، أـبـوـ حـرـةـ بـنـ عـطـيـةـ التـبـيـيـ، دـيـوـانـ جـرـيرـ، تـحـقـيقـ: نـعـمـانـ مـحـمـدـ أـمـينـ، دـارـ الـمـعـارـفـ، مـصـرـ، طـ٣ـ، (١٩٨٦ـ)، صـ ٢٨٣ـ.

جعفر ومعاذ والحارث في قوله تعالى: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً﴾ (بس: ٢٩)، بجعل كان تامة، أي محدثت أو وقعت إلأ صيحة<sup>(١)</sup>. ونحو ذلك أيضا قول الشاعر<sup>(٢)</sup>:

مَا بَرِئْتَ مِنْ رِبَّةٍ وَذَمٍ فِي حَرْبِنَا إِلَّا بَنَاتُ الْعَمَّ

فـ (بنات العم) فاعل (برئت) وأنثه مع وجود الفصل بين الفعل وفاعله. ولعلّ بعد الدلالي الذي يشير إليه تذكير الفعل (ولد) في قول جرير السابق مع فاعله المؤنث (أم سوء) – ولم يدرك في التحليل النحوي – وينسجم مع مراد الشاعر هو الذم والهجاء، بناء على طبيعة العلاقة التي تربط بين الشاعرين، فالبنت بأكمله يشير إلى هذا الذم، وذلك في تصغيره (الأخيطل)، وفي قوله (أم سوء)، وفي قوله (على باب استها). وربما أرد أن يضيف ذما آخر أقوى من ذلك، وهو تذكير الفعل الذي قامت به أمّه، فجاء بقوله: (ولد)، فذكر الفعل ذما لأم الأخطل، إذ إن الولادة فعل أنثوي يخص المرأة، ومن أنجيتها لم ترتفق بفعلها حدّ نظيراتها من النساء فزاد في ذمه.

ويبّرر مدى ارتباط تأثيث الفعل أو تذكيره بالبعد الدلالي في مواطن أخرى في القرآن الكريم، ونحو ذلك تأثيث الفعل (اتخذت) في حديثه عن العنكبوت في قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكُبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبَيْوَتِ لَيْبَيْتُ الْعَنْكُبُوتَ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ (العنكبوت: ٤١). فقد انت لفظ العنكبوت بقوله (اتخذت) مع أن لفظ العنكبوت مذكر ومؤنث، ومنه قول مزاحم العقيلي وقد جعل اللفظ مذكرا<sup>(٣)</sup>:

عَلَى هَطَّالِهِمْ مِنْهُمْ بِيُوتٍ كَأَنَّ الْعَنْكَبُوتَ هُوَ ابْنَاهَا

ولعلّ التجيئ الدلالي لتأثيث اللفظ هنا يتمحور في الدور الرئيس الذي تلعبه أنثى العنكبوت في حياة الأسرة؛ فهي الوحيدة القادرة على بناء البيت، أما الذكر فلا حيلة له، ولا دور له بالبناء، ويقتصر دوره على إخراج خيوط تساعد في التقل والحركة، فجاء التأثيث انسجاما مع طبيعة العمل الذي أنيط بالأنثى بصورة خاصة دون الذكر.

(١) الدمياطي، شهاب الدين، (ت ١١١٧هـ / ١٧٠٥م)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، تحقيق: أنس مهرة، دار الكتب العلمية، لبنان، (١٩٩٨)، ص ٦٤٩.

(٢) ابن مالك، محمد بن عبد الله، (٦٧٢هـ / ٢٧٤م)، شرح تسهيل الفوائد، تحقيق: عبد الرحمن السيد ومحمد بدوي، دار هجر للطباعة والنشر، (١٩٩٠)، ج ٢، ص ١١٤.

(٣) العقيلي، مزاحم، ديوان مزاحم العقيلي، تحقيق: حاتم صالح الضامن، دار صادر، بيروت، (١٩٧٦)، ص ٢٣.

## المطلب الثاني: التقديم والتأخير

لم يتجاوز التحليل النحوی القديم - في كثير من جوانبه - بما يخص التقديم والتأخير في التركيب اللغوي إلى المعنى الدلالي حدود ما صرّح به النحاة في تعلياتهم لفوائد التقديم في الكلام على فائدة (الاهتمام والعنابة). كما صرّح بذلك سيبويه في قوله: "واعلم أن التقديم والتأخير والعنابة والاهتمام هنا مثله في باب كان، ومثل ذلك قوله: إنَّ أَسْدًا في الطريق رابضًا، وإنَّ بالطريق أَسْدًا رابضًا. وإنْ شئت جعلت بالطريق (مستقراً) ثم وصفته بالرابض فهذا يجري هنا مجرى ما ذكرت من النكارة في باب كان"<sup>(١)</sup>. وقد توقف الدرس البلاغي على يد عبد القاهر الجرجاني عند موقف النحوين من التقديم وعرض لرأي سيبويه السابق. إذ يقول: "وقد وقع في ظنون الناس أنَّه يكفي أنْ يقال: إنَّه قَدَمَ للعنابة، ولأنَّ ذِكْرَه أَهْمٌ، منْ غير أنْ يُذَكَّر، منْ أين كانت تلك العنابة؟ وبمَ كان أَهْمٌ؟ ولِتَخْلِيُّهُمْ ذلك، قد صَغَرَ أَمْرُ التقديمِ والتأخير في نفوسهم، وَهُوَنُوا بِالخطبَ فِيهِ، حَتَّى إِنَّك لِتَرَى أَكْثَرَهُمْ يَرِي تَبَعَّهُ وَالنَّظَرَ فِيهِ ضرِبًا مِنَ التَّكَلُّفِ. وَلَم تَرَ ظَنَّاً أَزْرِي عَلَى صَاحِبِهِ مِنْ هَذَا وَشَبِيهِ"<sup>(٢)</sup>.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِين﴾ (الفاتحة: ٣-٤)، فقد اقتصر التحليل النحوی في مثل هذا المثال وما شاكله على الإعراب، وبالذات إعراب (إيَّاكَ) وموجب تقدمها على الفعل والفاعل، ولم يتجاوز إلى الجانب الدلالي لتقديم المفعول، أو تكرار المفعول (إيَّاكَ) مع الفعلين (نَعْبُدُ) و(نَسْتَعِين)، فالعلة عند النحاة اقتصرت على اختلاف الفعلين (نَعْبُدُ ونَسْتَعِين)، في حين أن التكرار قد ارتبط بالتأكيد بصورة أكبر، أما السبب الدلالي لتقديم المفعول فلأجل الاختصاص والحصر، فقد حصرت العبادة والاستعانة بالله وحده دون سواه، فيكون موحداً لله تعالى بالعبادة والدين جميعاً، وفي ذلك الأسلوب تمييز واضح بين الطاعة والعبادة، فالطاعة قد تكون للخالق والملائكة، أمّا العبادة بمعنى نخشى ونذلّ ونستكين، لأنَّ العبودية عند العرب بمعنى الذلة، ولذا تسمى الطريق المذلل الذي وطئه الأقدام، وذللته السابلة معبداً<sup>(٣)</sup>. ف(إيَّاكَ نَعْبُدُ) مبنيٌ على الإلهيَّة، (وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) مبنيٌ على الربُّوبية،

(١) سيبويه، الكتاب، ج ٢/ص ١٤٣.

(٢) الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص ١٠٨.

(٣) الطبری، أبو جعفر، (٩٢٣هـ/١٠م)، التفسیر الكبير، تحقيق: محمود محمد شاکر وآخر، مکتبة ابن تیمیة، القاهرۃ، (د.ت)، ج ١٥/ص ٢٨٢.

فتضمنت السورة: توحيد الإلهية والربوبية بقوله: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ)<sup>(١)</sup>. وهي سمة أسلوبية شاعت في كلام العرب قبل الإسلام إذ يقدمون أسماء آلهتهم، فيقولون: باسم اللات، وباسم العزى، فوجب على الموحد معنى اختصاص اسم الله عز وجل بالابتداء، وذلك بتقديمه وتأخير الفعل<sup>(٢)</sup>. وكذلك الاستعانة فقد حصرت بالله الواحد الأحد تحقيقاً لقوله تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ» (فاطر: ١٥)، فأنتم فيها دلالة العموم دون استثناء، وعلى ذلك فالإنسان لا يطمع بمستغان غير الله، ولا تُرفع الحوائج إلا إليه.

ومعنى ما سبق أننا حينما نقدم بعض أجزاء التركيب اللغوي تارة، ونؤخرها تارة أخرى، فإننا لا نفعل ذلك رغبة في التعبير أو تفناً في القول، إنما ذلك ناشئ عن اختلاف المعنى الدلالي المقصود، وهو غرض يجمع بين اللفظ والمعنى بالذات في القرآن الكريم، فـ«هو مذهب مقرر، وخطة موحدة، وخصيصة شاملة..... يقتضي استعمالها بطرق شتى، وفي أوضاع مختلفة»<sup>(٣)</sup>. ونحو ذلك قوله تعالى: «فَإِنَّمَا الْيَتَيمَ فَلَا تَنْهَرْ، وَإِنَّمَا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ» (الضحى: ٩-١٠). فتقديم المفعول (اليتيم) و(السائل) في الآية السابقة ليس لغرض لفظي فقط كما يرى بعض الباحثين وهو «مراجعة الفاصلة وزيادة التناسق اللفظي»<sup>(٤)</sup>، وإنما لمعنى دلالي أسمى وهو: التخصيص، إي إذا كان لا بد من القهر والنهر، فاليتيم والسائل خارج نطاق هذين الفعلين، لما فيهما من كسر للجناح وإهانة للمخاطب.

ولمعرفة خطر التقديم والتأخير من جهة ولمعرفة أهميته من جهة أخرى، نقف كذلك عند نموذج آخر من القرآن الكريم فنعرف هذه الغاية العظمى من تقديم الكلمات وتأخيرها في السياق، وما يؤديه من معنى دلالي لا يدرك إلا بالربط بين المعنى والتركيب، كما في قوله تعالى: «إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحِبُّ وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحِبُّ وَأُمِيتُ» (البقرة: ٢٥٨). ولم يقل: يحيى ويميت ربّي. فالفارق الدلالي كبير، فقوله: «ربّي الذي يحيى ويميت» تفيد أنه لا محلي ولا مميت إلا الله، ولو قيل يحيى ويميت ربّي،

(١) الدمشقي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد، (ت ٤٨٦هـ / ١٠٩٣م)، تفسير سورة الفاتحة، تحقيق: سامي بن محمد بن جاد الله، دار المحدث للنشر والتوزيع، (١٤٢٧هـ / ٢٠٠١م)، ص ٤٣.

(٢) الزمخشري، الكشاف، ج ١ / ص ٤٦.

(٣) سيد قطب، إبراهيم حسين الشاذلي، (ت ١٣٨٥هـ / ١٩٦٦م) التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، القاهرة، (٢٠٠٤م)، ص ٣٧.

(٤) انظر: بان الأثير، ضياء الدين، (ت ١٢٣٣هـ / ١٢٣٠م)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: أحمد الحوفي وبدوي طباعة، دار نهضة مصر، القاهرة، (د.ت)، ص ٣٩. يُنظر كذلك: لاثنين، عبد الفتاح، معلني التراكيب، دار الطباعة المحمدية، القاهرة، (١٩٨٣م)، ص ١٨١.

لكان المعنى: أنَّ الله قادر على الإحياء والإماتة، ولا مانع أنْ يقدر عليها غيره، وللهذا قال المجادل: "أنا أحيي وأميت"، أي: لا غيري، لأنَّ النَّزاع ليس على قدرة الله على الإحياء والإماتة، بل في تفرده تبارك وتعالى بهما<sup>(١)</sup>.

وبتجلِّي البعد الدلالي أيضًا بصورة واضحة فيتقَّدمُ الجار والمجرور، ومن ذلك قوله تعالى: **﴿وَجَاءَ رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى﴾** (القصص: ٢٠). وقوله تعالى: **﴿وَجَاءَ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى قَالَ يَا قَوْمَ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ﴾** (يس: ٢٠). فمثل هذين التركيبين لا فرق بينهما في التحليل النحوِي القائم على بيان المعنى النحوِي، ولا يتضح هذا الفرق ولا الجانب الدلالي إلا من خلال تحليلها تحليلًا ينسجم مع طبيعة الحدث الذي تمثله كل آية منهما. فتقديم الفاعل (رجل) في سورة القصص على الجار والمجرور بقوله: **(وجاءَ رجل)** هو الوضع الطبيعي المنسجم مع قواعد التركيب النحوِي في اللغة العربية، أو ما يُسمَّى بنظام الرتبة؛ فعادة ما يكون الفاعل عقب الفعل مباشرةً، وهو النسق الغالب في الاستعمال اللغوي في اللغة العربية. وفي هذه الآية من سورة القصص لا داعي لتقديم أو لتأخير انسجامًا مع دلالة الآية وما تشير إليه، على اعتبار أنَّ الخبر الذي جاء به الرجل سيكون من أطراف المدينة – أقصاها – وهو مكان سكن فرعون وحاشيته. جاء في تفسير التحرير والتوكير: "والظاهر أنَّ أقصى المدينة هو ناحية قصور فرعون وقومه، فإنَّ عادة الملوك السكن في أطراف المدن مخافة الثورات والغارات وغيرها"<sup>(٢)</sup>. أضف إلى ذلك أنَّ أطراف المدن أصفى للعيش، فهي محل جذب للملوك والأثرياء، ويتبَّعُ الجانب الدلالي في تقديم الفاعل (الرجل) من خلال تقديمِه تقديرًا ل موقفه، وبيانًا لشجاعته وإقدامه؛ لكونه أَفَصَح عن مخطط يُحاك لموسى – عليه السلام – ويكشف سرًا بيته فرعون وأعوانه، ولا يخفى مصير هذا المُفْصِح عن سرِّ فرعون، فكان تقديمِه دلالة على مكانته من خلال إقدامه.

أمَّا في تقديم "من أقصى المدينة" على "رجل" في سورة يس فيه إشارة إلى أنَّ الرسالة التي جاء بها الأنبياء عليهم السلام بلغت أقصاً المدن وأطرافها، ولم يذهب جدهم سدى، فقد قاموا بما أوكل إليهم على أحسن وجه على الرغم من تكذيب أهل القرى وتكليلهم بهم. يقول ابن عاشور: "وفائدَةَ أَنَّه

(١) انظر: عباس، فضل حسن، **البلاغة فونها وأفاناتها علم المعاني**، دار الفرقان للنشر والتوزيع، الأردن، (١٩٩٧م)، ص ٢٨ – ٢٠٩.

(٢) ابن عاشور، محمد الطاهر، (ت ١٣٩٤هـ / ١٩٧٣م)، **تفسير التحرير والتوكير**، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت – لبنان، (٢٠٠٠م)، ج ٢٠/ ص ٣٤.

جاء من أقصى المدينة إشارة إلى أن الإيمان بالله ظهر في أهل بعض المدن قبل ظهوره في قلب المدينة؛ لأن قلب المدينة هو مسكن الملا وأحبار اليهود، وهم أبعد عن الإنصاف والنظر في صحة ما يدعوهـمـ إلـيـهـ الرـسـلـ، وعـامـةـ سـكـانـهاـ تـبـعـ لـعـظـمـائـهـ لـتـعـلـقـهـمـ بـهـمـ وـخـشـيـتـهـمـ بـأـسـهـمـ، بـخـلـافـ أـطـرـافـ سـكـانـ المـدـنـ فـهـمـ أـقـرـبـ إـلـىـ الـاسـتـقـالـ<sup>(١)</sup>.

وقد يضاف بعد دلالي آخر لتقديم الجار والجرور، وهو بيان فضل الرجل لتحمله المشقة نتيجةً لبعد الشقة والمسافة الطويلة التي قطعها. واتباعه الرسالة على الرغم من بعده. جاء في روح المعاني "قدم الجار والجرور على الفاعل الذي حقه التقديم بياناً لفضله؛ أذ هداه الله تعالى مع بعده عنهم"<sup>(٢)</sup>.

### المطلب الثالث: البعد الدلالي للعلامة الإعرابية

الإعراب هو الأثر الظاهر أو المقدّر الذي يجلبه العامل في آخر الاسم المتمكن والفعل المضارع<sup>(٣)</sup>. وهذا التغيير يرتبط ارتباطاً وثيقاً بالمعنى النحوية (الفاعلية، والمفعولية، والإضافة وغيرها) بالدرجة الأولى. وقد بين الزجاجي فيما ينقله عنه السيوطي في الأشباه هذا الأمر عندما ذهب إلى أن الحركات الإعرابية دوال على المعاني، فيقول: "إن الأسماء لما كانت تعتورها المعاني، وتكون فاعلة ومفعولة، ومضافة ولم يكن في صورها وأبنيتها أدلة على هذه المعاني جعلت حركات الإعراب فيها تتبئ عن هذه المعاني، وتدلّ عليها ليتسع لهم في اللغة ما يريدون من تقديم أو تأخير عند الحاجة"<sup>(٤)</sup>.

وانطلاقاً مما سبق كان التركيز منصباً في التحليل النحوـيـ الـقـدـيمـ عـلـىـ الـعـلـمـةـ الإـعـرـابـيـةـ؛ـ فـتـعـدـ الأـثـرـ الـبـارـزـ لـلـعـاـمـلـ بـالـمـعـمـولـ،ـ وـهـيـ مـسـأـلـةـ لـاـ تـجـاـوـزـ حـدـودـ الـمـعـنـىـ النـحـوـيـ كـمـ أـشـرـنـاـ سـابـقاـ،ـ وـرـبـماـ

(٢) ابن عاشور، المرجع السابق، ج ٢٢ / ص ٢١٣.

(٢) الألوسي، محمود أبو الفضل، (١٤٥٤هـ / ١٢٧٠م)، روح المعاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د.ت)، ج ٢٢ / ص ٢٢٦.

(٣) ابن هشام، أبو محمد عبد الله الأنصاري، (١٣٥٩هـ / ٧٦١م)، شرح شذور الأنصاري في معرفة كلام العرب، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الطلائع، القاهرة، (٢٠٠٤)، ص ٣٣.

(٤) السيوطي، جلال الدين، (١٥٠٥هـ / ١٩١١م)، الأشباه والنظائر في النحو، تحقيق: عبد الإله نبهان، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٩٨٥، ج ١ / ص ٧٦-٧٧.

كانت العناية الخاصة بالعلامة الإعرابية سبباً في أن وُسِّم التحليل النحوي القديم عند بعض الباحثين المحدثين بسمة الشكليّة، بمعنى أن التحليل النحوي قد أعطى أولويّة للفظ على حساب الدلالة. فالنحو-في التحليل الحديث – ينبغي أن يكون قانون تأليف الكلام، وبياناً لكلّ ما يجب أن تكون عليه الكلمة في الجملة، والجملة مع الجمل، حتّى تنسق العبارة وتؤدي معناها. وبقصر النهاة التحليل النحوي على أواخر الكلمات ضاقت حدوده الواسعة، وضاع كثير من أحكام نظم الكلام وأسرار تأليف العبارة<sup>(١)</sup>.

ومما جاء في الاستعمال اللغوي الفصيح مخالفًا للنسق العام للإعراب قُيد عند النهاة بأمن اللبس، يقول ابن الطراوة: إذا فهم المعنى فارفع ما شئت وانصب ما شئت، وإنما يحافظ على رفع الفاعل ونصب المفعول إذا احتمل كل واحد منها أن يكون فاعلاً وذلك نحو: "ضرب زيد عمراً" لو لم ترفع "زيداً" وتنصب "عمراً" لم يعلم الفاعل من المفعول<sup>(٢)</sup>. ولم يتجاوز التحليل النحوي هذا الحدّ للمعنى الدلالي بما يتجاوز جذب الانتباه، أو جعله من باب تقارض اللفظين في الأحكام<sup>(٣)</sup>. كإعطاء الفاعل إعراب المفعول. مثل: "خرق الثوب المسمار" و"كسر الزجاج الحجر". ونحو ذلك في قراءة ابن كثير بنصب (آدم)، ورفع (كلمات)<sup>(٤)</sup> في قوله تعالى: **﴿فَتَنَقَّى آدَمَ مِنْ رَبِّهِ كَلَمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾** (البقرة: ٣٧).

في حين نجد أن العلامة الإعرابية قد ترتبط ارتباطاً وثيقاً بتعديل دلالي يتتجاوز حدود العامل والمument، أو ربما تكون أحياناً عنصر تحويل في الجملة التوليدية، في الكثير من الأساليب اللغوية<sup>(٥)</sup>، ونحو ذلك قول العرب: **(لا تأكل السمك وتشرب اللبن)**<sup>(٦)</sup>؛ ف تكون العلامة الإعرابية في نهاية الفعل (شرب) دلالة على تحويل النمط الدلالي للتركيب اللغوي، فالفتحة يكونقصد منها النهي عن الجمع

(١) مصطفى، إبراهيم، *إحياء النحو*، القاهرة، (١٩٩٢)، ص. ٤٠.

(٢) الإشبيلي، عبيد الله بن أحمد، (ت ١٢٧٠هـ - ١٥٤م)، *البسيط في شرح جمل الزجاجي*، تحقيق: عياد بن عيد الثبيتي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (١٩٨٦م)، ج ١/ ص ٢٦٢ - ٢٦٣.

(٣) ابن هشام، *مغني اللبيب*، ج ٦/ ص ٦٦٠.

(٤) ينظر: الزمخشري، *الكتاف*، ج ١/ ص ٢٥٤. وأبو حيان الأندلسي (ت ١٤١٤هـ - ٢٣١م)، *البحر المحيط*، تحقيق: عادل أحمد وآخرون، دار الكتب العلمية، بيروت، (د، ت)، ج ١/ ص ٣١٨.

(٥) عمايرة، خليل أحمد، في *نحو اللغة وتراثها*، دار المعرفة، (١٩٨٤)، ص ١٦١.

(٦) سيبويه، *الكتاب*، ج ٣/ ٦٦. وينظر كذلك: بن هشام، أبو محمد عبد الله الانصاري، (ت ١٣٥٩هـ / ١٧٦١م)، *شرح قطر الندى وبل الصدى*، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، (ط ١)، ص ١١٧.

بينهما، بمعنى: يجوز لك أن تأكل السمك وحده أو تشرب اللبن وحده، لكن الممنوع هو الجمع بينهما. أما الجزم فيكون القصد منه النهي عن كل واحد منها؛ أي: "لا تأكل السمك ولا تشرب اللبن"، ومعنى هذا: أنك تنهى عن تناول السمك وتناول اللبن. أما الضمة فيكون القصد النهي عن الأول وإباحة الثاني، فأنت حينئذٍ نهيت عن تناول السمك، وأجزت له شُربَةَ اللبن؛ أي: لا تأكل السمك ولك شُربُ اللبن.

ومن ذلك أيضاً قول أبي الأسود<sup>(١)</sup>:

لَا تَنْهَى عَنْ خُلُقٍ وَتَأْتِي مِثْلَهُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمٌ

فمع أنَّ نحاة البصرة أصرّوا في تحليلهم لهذا النوع من التراكيب اللغوية على البحث عن ناصب الفعل (تأتي)، وقدرّوا (أنْ) بعد الواو، إلا أنَّ نحاة الكوفة ربما كانوا أقرب إلى الصواب عندما ذهبوا إلى أنَّ الفعل قد نُصِّب على الصرف أو الخلاف، بمعنى عدم الجمع بين الإيجاب والسلب، فكانت الحركة في آخر الفعل (تأتي) دليلاً على تغيير دلالي في بنية التركيب يستحيل معها الجمع بين ما قبل الواو وما بعدها من حيث المعنى المراد.

ومن نماذج ارتباط انتزاع العلامة الإعرابية بالمعنى الدلالي في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَتَّىٰ﴾ (هود: ٦٩). مع أنَّ اللفظتين (سلاماً، وسلام) قد وقعا في تركيبٍ متافقٍ شكلياً في بنيته الخارجية، إلا أنَّ الحركة الإعرابية قد اختلفت في الحالتين مرّةً بالفتح وأخرى بالضم، مما يؤكد أنَّ العلامة الإعرابية في مثل هذه التراكيب المتشابهة تتبع عن تغيير دلالي خفي يُعبّر عن حالة نفسية للمتكلّم. فكان التقدير الإعرابي لها أنَّ نصب (سلاماً) بـإعمال (قالوا). كأنَّه قيل: قالوا قولاً وسلّموا تسليماً. وقال (سلام) بالرفع لعدم إعمال قال، والتقدير: قال إبراهيم لهم: (سلام) بمعنى: وعليكم السلام أو بمعنى: سلام عليكم، أو قولي سلام<sup>(٢)</sup>. والفارق بين التركيبين واضح من حيث الفعلية في قول الملائكة: سلاماً، والاسمية في قول إبراهيم عليه السلام: سلام، "فالاسمية فيها دلالات إيجابية أكثر من الفعلية إذ تدل على الثبوت"<sup>(٣)</sup>.

(١) الدولي، أبو الأسود، ديوان أبي الأسود الدولي، تحقيق: محمد حسن آل ياسين، دار ومكتبة الهلال، (١٩٩٨)، ص ٤٠٤.

(٢) الطبرى، التفسير الكبير، ج ١٥/ ص ٢٨٢.

(٣) الحموز، انتزاع اللسان العربى، ص ١٩٨.

ويبدو لي أن المعنى الدلالي الخفي الآخر الذي تضمنه التغيير في حركة اللفظتين يكمن في أن الفتحة حركة الخفة بإجماع النحاة، ترتبط في الغالب بـ (الفضل) والضمة علامة القوّة ترتبط (بالعُدُم) المسند إليه (الركن الأساسي في الجملة)؛ فجيء بالضمة في قول إبراهيم (سلام) للدلاله على حُسن الضيافة والاستقبال من إبراهيم عليه السلام لضيوفه. فقد جاء عند أبي حيّان في البحر المحيط: "فالظاهر أنه لم يعرف أنّهم ملائكة لمجئهم في صورة البشر، وكان مشغوفاً (إبراهيم) بإكرام الأضياف"<sup>(١)</sup>. فَكَرَمْ إِبْرَاهِيمَ يَتَجَاوزُ الضِيَافَةَ الْمَادِيَّةَ (الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ) إِلَى جَانِبِ آخَرْ وَهُوَ الضِيَافَةُ الْمَعْنَوِيَّةُ الَّتِي تَعْنِي طَبَيْعَةَ الْمَنْطَوْقِ الْلُّغَوِيِّ فِي الْاسْتِقْبَالِ، وَمِنْهُ الْحَرْكَةُ. فَكَانَ اسْتِعْمَالُ الضِمَّةِ بِمَا يَلِيقُ بِحُسْنِ ضِيَافَةِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَكَرْمِهِ تَحْقِيقًا لِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَإِذَا حُبِيْتُمْ بِتَحْيَيَةٍ فَحَيُّوْا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا﴾ (النساء: ٨٦). ويتبَّعُ بُعْدَ دَلَالِيِّ آخَرَ لِلَّانْزِيَاحِ السَّابِقِ بِقَوْلِهِ مَرَّةً (سَلَامٌ) وَأُخْرَى (سَلَامٌ)، بِأَنْ قَوْلَ الْمَلَائِكَةِ سَلَامًا بِالنِّصْبِ دَلَالَةٌ عَلَى مَقْدِرَتِهِمْ عَلَى مَنْحِ السَّلَامِ وَحَمْلِ الْعَقَابِ مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَالْأُولَاءِ لَمْ تَخَفْ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِ قَوْمًا لُوطًا﴾ (هُود: ٧٠)، أَمَّا فِي قَوْلِهِ (سَلَامٌ) بِالرِّفْعِ فَكَانَهُ قَصْدٌ: أَنْ أَمْرِي سَلَامٌ لِأَنِّي لَا أَمْلِكُ عَقَابًا أَوْ سَلَامًا، بِمَعْنَى أَنِّي فِي سَلَامٍ بِمَا مَنْحَتُمُونِي إِيَاهُ.

ومما يوضح مدى ارتباط العلامة الإعرابية بالبعد الدلالي في القرآن الكريم ما حُمل في بعض الأحيان عند النحاة على الجر على الجوار، ومثالهم المشهور: (هذا جُحرٌ ضبٌّ خرب). قال سيبويه: "وقد حملهم قُرب الجوار على أن جروا: هذا جحرٌ ضبٌّ خرب"<sup>(٢)</sup>. فجر (خرب) لمجاورة (ضب) مع أنّ الخراب من مستلزمات (جحر) وهي مرفوعة<sup>(٣)</sup>. وقد عقد النحاة لها أبوابا في مؤلفاتهم، ومن ذلك ما نجده في الخصائص لابن جني حيث سماها بـ (باب الجوار)<sup>(٤)</sup>، وقد تبعه في ذلك ابن هشام، وعقد لها بابا في كتابه المغني بعنوان: (الشيء يُعطي حكماً لشيء إذا جاوره)، كقول بعضهم: "هذا جُحرٌ ضبٌّ خرب"<sup>(٥)</sup>. وتبعهما أيضاً السيوطي في كتابه: الأشباه والنظائر في النحو، لخص فيه ما قاله ابن جني في الخصائص وما قاله ابن هشام في مغني الليبب، وساق للجوار أمثلة متعددة<sup>(٦)</sup>. ومن المحدثين

(١) أبو حيّان، البحر المحيط، ج/٥ ص ٢٤٢.

(٢) سيبويه، الكتاب، ج ١ / ص ٦٧.

(٣) سيبويه، المرجع السابق، ج ١ / ص ٦٧.

(٤) ابن جني، الخصائص، ج ٣ / ص ٢١٨.

(٥) ابن هشام، مغني الليبب، ج ٦ / ص ٦٦٠.

(٦) السيوطي، الأشباه والنظائر، ج ١ / ص ٣٢٢ - ٣٢٨.

الآخرين بهذا الرأي عبد الفتاح الحموز حيث يقول رداً على منع الحمل على الجوار في باب العطف: "ولسنا مع من يذهب إلى منع الحمل على الجوار في باب العطف؛ لأنَّ ما في التنزيل يرد مزاعم هؤلاء" <sup>(١)</sup>.

ومن أمثلة ما حُمل على الجوار عند النحاة في القرآن الكريم، وحمل بُعداً دلالياً تجاوز ذلك قوله تعالى: «مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَبْرَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ» (إِرَاهِيمٌ: ١٨). فكان مدار التحليل النحوي لهذا الانزياح أو ما شابهه حول تفسير جر كلمة (عاصف)، فجعلها بعضهم من باب إقامة الصفة مقام الموصوف، أي (في يوم ريح عاصف)، ورأى بعضهم إنَّ هذا الشاهد القرآني ينطوي تحت باب الجر على الجوار؛ فالعصف كما يرى النحاة ليس من مستلزمات اليوم، بل من مستلزمات (الريح)، يقول الفراء: "فَلَمَّا جَاءَ بَعْدَ الْيَوْمِ أَتَيْتُهُ إِعْرَابَ الْيَوْمِ وَذَلِكَ مِنْ كَلَامِ الْعَرَبِ أَنْ يَتَبَعَوْا الْخَفْضُ الْخَفْضُ إِذَا أَشْبَهُهُ" <sup>(٢)</sup>.

ولم يتجاوز التحليل النحوي في مثل قوله تعالى (يوم عاصف) في كثير من الأحيان إلى البعد الدلالي الذي تحمله العلامة الإعرابية، فربما أتبَعَ الكلمة (عاصف) للاليوم إعراباً ومعنى مع أنَّ العصف - كما هو معتاد ليس من مستلزمات اليوم - بعد دلالي، فجعل العصف سمة للاليوم لبيان هول هذا الموقف وعظمته على الكافرين. فجاء في لسان العرب أنه جعل العصوف تابعاً للاليوم في إعرابه وإنما العصوف للرياح، وإن كان للريح فإن اليوم قد يوصف به، فيقال يوم عاصف، كما يقال يوم بارد ويوم حار، والبرد والحر فيهما <sup>(٣)</sup>.

وجاء عند ابن كثير أيضاً في تفسيره أنَّ المقصود "أي ذي ريح شديدة عاصفة قوية، فلم يقدروا على شيء من أعمالهم التي كسبوا في الدنيا إلا كما يقدرون على جمع هذا الرماد في هذا اليوم، فسعيهم وعملهم على غير أساس ولا استقامة، حتى فقدوا ثوابهم" <sup>(٤)</sup>. فحقق انزياح العلامة الإعرابية في في المثال السابق سلامة المعنى الدلالي المراد انسجاماً مع السياق، وخفَّة المبني من حيث الانسجام الصوتي.

(١) الحموز، عبد الفتاح، الحمل على الجوار في القرآن الكريم، مكتبة الرشيد، الرياض، (١٩٨٥)، ص ٤٠.

(٢) الفراء، معاني القرآن، ٢/ ص ٧٤.

(٣) ابن منظور، محمد بن مكرم، (١٣١١هـ / ١٣١١م)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ج ٩/ ص ٢٤٧.

(٤) ابن كثير، إسماعيل بن عمر، (١٣٧٣هـ / ١٣٧٤م)، تفسير ابن كثير، تحقيق: محمود حسين، دار الفكر،

(١٩٩٤)، ج ٢/ ص ٦٤١.

ونحو ذلك أيضا قراءة يحيى بن وثاب وقراءة الأعمش: **«إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّنِّي»** (الذاريات: ٥٨). فخفض (المتن) مع عدم المطابقة بينها وبين (القوة) خلافا لأسس الإعراب بناء على اختلاف التذكير والتأنيث بين اللفظين، ويبدو أنَّ بعد الدلالي الذي ينسجم مع طبيعة التنزيل في هذا الموقف يقتضي الجر، ولا يقتصر على مجرد المجاورة، إذ المراد بالقوة هنا (الحبل)، فجعل (المتن) صفة حقيقة للحبل، قال أبو جعفر النحاس: "المراد بالقوة الحبل، فكأنه وصف للحبل"<sup>(١)</sup>.

ويتبين الأثر الدلالي للعلامة الإعرابية بصورة أدق في باب العطف، فالعطف بإجماع النحاة تابع يتبع الاسم المعطوف عليه إعراباً، ونحو ذلك جاء محمدٌ وعليٌّ، وضررت زيداً وعمراً، وعلى هذا الأساس بُنيت القاعدة النحوية في باب العطف واطررت، غير أنه وجدت بعض الانزياحات في بعض التراكيب اللغوية في القرآن الكريم في غير موطن، منها ما جاء في قوله تعالى: **«وَالْمُوْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبُلْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ»** (البقرة: ١٧٧). ونحو في قوله تعالى في سورة النساء: **«لَكُنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُقْيَمُونَ الصَّلَاةَ وَالْمُؤْتُمُونَ الزَّكَاةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أُولَئِكَ سَوْتُهُمْ أَجْرًا عَظِيمًا»** (النساء: ١٦٢)، فكان المتوقع أن يقول: (الصابرون) و(المقيمون)، انسجاما مع القاعدة النحوية التي تقتضي وجوب إتباع المعطوف حركة المعطوف عليه.

إلا أنَّ بعد الدلالي للانزاح كان ذا أثر واضح في هذين التركيبين وما شابهما انسجاما مع سياق التنزيل؛ فنصب (الصابرين) و(المقيمين) على وجه المدح، وهو الأدل على المعنى، ولم يُرد بذلك العطف. إذ إنَّ الصبر قمة الطاعة لما يتطلبه من حمل النفس على ما لا تقوى أحيانا، ولذا قيل: تصبر فلان، دلالة على شدة التكلف، فجاء المدح أنساب لمن جاهد نفسه وحملها على الصبر على شنته وصعوبته طاعة لوجه الله. وكذلك الحال بالنسبة لنصب (المقيمين الصلاة) فالصلاحة عمود الدين؛ فجاء الخطاب القرآني مشددا عليها بصيغة الأمر الصريحة لأهميتها في قوله تعالى: **«وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا»** (طه: ٣٢). فأراد أن يخصّها بصورة تفوق غيرها من العبادات. كما جمع رب العزة بين الصبر والصلاحة في موطن آخر بيانا لأهميتها بقوله: **«وَاسْتَعِنُوا بِالصَّبَرِ وَالصَّلَاةِ»** (البقرة: ٤٥) وهو أسلوب من أساليب العرب، أفرد له سيبويه بابا في كتابه سماه (ما ينتصب على التعظيم والمدح)<sup>(٢)</sup>، وجعل النصب من هذا القبيل من باب إفراد السمة وتمييزها عن سواها، بمعنى

(١) النحاس، إعراب القرآن، ١/ ص ٢٥٨.

(٢) سيبويه، الكتاب، ج ٢ / ص ٦٢.

الاختصاص. ويورد في ذلك قول الخليل بن أحمد: والعرب تنصب الكلم على المدح والذم، كأنهم يريدون إفراد الممدوح والمذموم، فلا يتبعونه أول الكلم<sup>(١)</sup>.

ونختم هنا بمثال آخر يوضح مدى ارتباط العلامة الإعرابية بالبعد الدلالي للتركيب في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئُونَ وَالنَّصَارَىٰ مِنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْرُنُونَ﴾ (المائدة: ٦٩). اختلف أهل العربية في تفسير رفع الصابئين، فقال بعضهم أنه ارتفع لضعف عمل {إن}، وهذا قول الكسائي، وقال أيضاً يجوز أنه ارتفع؛ لأنَّه معطوف على المضمر في {هادوا}، كأنَّه قال: هادوا هم والصابئون. فالعلف على المضمر المرفوع من غير توكييد قبيح، وفي هذا بُعْدٌ وإنما يأتي في ضرورة الشعر<sup>(٢)</sup>. ومنهم من جعلها من باب التقديم والتأخير، فتكون مبتدأ لخبر مذوف<sup>(٣)</sup>. ولعلَّ ارتفاع الصابئين وعدم نصبهما يرتبط بالبعد الدلالي في التركيب، وهو أنَّ الذين آمنوا بالقرآن الكريم هم المسلمين، والذين هادوا هم حملة التوراة، وبينهم جامع مشترك وهو الكتاب السماوي والإيمان به، أما الصابئون - كما جاء في التفاسير - <sup>(٤)</sup> فهم طائفة بين النصارى والمجوس ليس لهم دين، فمخالفة المعنى تقتضي مخالفة الإعراب؛ فجاءت الواو فاصلة بين ما قبلها وما بعدها لاختلاف عقدي بائن بين من آمن بالكتب السماوية وبين من اعتنق دينا على هواه، فقيل في المجوس أيضاً هم من عبدوا الملائكة.

#### المطلب الرابع: جمع تمييز العدد المركب

جرى الاستعمال اللغوي في غالبه على أنَّ تمييز الأعداد ثلاثة فما فوقها إلى العشرة تمييز مجموع مجرور بإضافة العدد إليه، نحو: ثلاثة أثواب، وثلاث ليالٍ، وعشرة أشهر، وعشرون سنين. وتُميَّز الأعداد من أحد عشر إلى تسعه وتسعين مفرد منصوب، نحو: **«أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا»** (يوسف: ٤). وما جاء على خلاف السابق قوله تعالى في سورة الأعراف: **«وَقَطَعْنَاهُمْ اثْتَنَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا»** (الأعراف: ١٦٠). فالانزياح في الآية السابقة وقع في جانين: الأول، أوقع الجمع بعد اثنين عشرة بقوله:

(١) سيبويه، السابق، ج ٢/ ص ٧٤.

(٢) الزجاج، أبو إسحاق، (ت ٥٣١هـ / ٩٢٣م)، معاني القرآن وإعرابه، عالم الكتب، بيروت، (١٩٨٨)، ج ٢/ ص ١٩٢.

(٣) الأنصاري، عبد الرحمن بن أبي الوفاء، (ت ٤٣٠هـ / ٧٩٠م)، أسرار العربية، تحقيق: فخر صالح قدارة، دار الجيل - بيروت، ط ١، (١٩٩٥)، ص ٤٧.

(٤) المجاشعي، أبو الحسن علي بن فضال، (ت ٤٧٩هـ / ٨٦م)، النكت في معاني القرآن الكريم وإعرابه، تحقيق: عبد الله عبد القادر الطويل، دار الكتب العلمية، بيروت، (٢٠٠٧)، ص ٢٠٢.

(أَسْبَاطًا)؛ والمتوقع يقتضي أن يُفَسَّر هذا العدد بالفرد لا بالجمع قياساً على غير موضع في كتاب الله منها: (أَحَدْ عَشَرْ كُوكِبًا)، و(اثْنَا عَشَرْ شَهْرًا). والجانب الثاني للانزياح يتمثل في أنه أَنَّ العدد بقوله (اثْنَتِي عَشَرَة). وظاهر النص يقتضي القول: (اثْنَي عَشَرَ) مطابقة مع المعدود المذكُور (أَسْبَاطًا).

وقد تأوَّل النهاة فيما سبق حفاظاً على النسق القاعدي، فذهبوا إلى أنَّ كَلْمَة (أَسْبَاطًا) لِيُسْتَمِيزَ للعدد اثْنَتِي عَشَرَة، بل هي بدل منه، والممْبَر مَحْذُوفٌ في تقدِيرِهِمْ وَهُوَ (فِرْقَةٌ)<sup>(١)</sup>. جاءَ عن أبي عَلَيِّ الفارسي قولَه: لِيُسْتَمِيزَ (أَسْبَاطًا) تَمِيزًا، وَلَكِنَّه بدلٌ من قولِه: (اثْنَتِي عَشَرَةَ)<sup>(٢)</sup>. وَذُكِرَ ابنُ هشَامَ أَنَّ (أَسْبَاطًا) بدلٌ من (اثْنَتِي عَشَرَةَ) وَالتمييز مَحْذُوفٌ أي: اثْنَتِي عَشَرَةَ فِرْقَةٌ، وَلَوْ كَانَ (أَسْبَاطًا) تَمِيزًا لذِكْرِ العَدَدَانِ؛ وَأَفْرَدَ التَّمِيزَ لِأَنَّ السَّبْطَ مَذْكُورٌ<sup>(٣)</sup>. وَقَالَ ابنُ السَّكِيتِ - فِي رَأْيِهِ الَّذِي يَنْقُلُهُ ابْنُ مَنْظُورِ فِي لِسَانِ الْعَرَبِ - أَنَّ السَّبْطَ ذَكَرٌ وَلَكِنَّ النِّيَةَ ذَهَبَتْ إِلَى الْأَمْمَ<sup>(٤)</sup>. وَقَالَ الفَرَاءُ لَوْ قَالَ: (اثْنَيْ عَشَرَ سَبِيلًا) بِتَذْكِيرِ السَّبْطِ كَانَ جَائِزًا<sup>(٥)</sup>.

أَمَا التَّوْجِيهُ الدَّلَالِيُّ لِهَذَا التَّرْكِيبِ الْقُرْآنِيِّ الَّذِي قَدْ يَنْسَجُمُ مَعَ الْحَدِيثِ انسِجَامًا أَكْثَرَ تَوَافِقًا مِنَ التَّوْجِيهَاتِ النَّحْوِيَّةِ السَّابِقَةِ هُوَ أَنْ تَمِيزَ الْعَدْدُ الْمَرْكَبُ (اثْنَتِي عَشَرَةَ) لِيُسْتَمِيزَ بَلْ هُوَ كَلْمَة (أَسْبَاطًا)؛ بِنَاءً عَلَى دَلَالَةِ الْمَفْرَدَةِ وَانسِجَامِهَا مَعَ الْحَدِيثِ، فَقَدْ جَاءَ فِي لِسَانِ الْعَرَبِ أَنَّ السَّبْطَ مِنَ الْيَهُودِ كَالْقَبِيلَةِ مِنَ الْعَرَبِ، وَهُمُ الَّذِينَ يَرْجِعُونَ إِلَى أَبٍ وَاحِدٍ، وَسُمِيَّ سَبِيلًا لِيُفَرِّقَ بَيْنَ وَلَدِ إِسْمَاعِيلَ وَوَلَدِ إِسْحَاقَ، وَجَمِيعِهِ أَسْبَاطٌ، وَهِيَ الْفِرْقَةُ<sup>(٦)</sup>. فَالسِّيَاقُ سِيَاقٌ تَكْثِيرٌ، فَعَدْدُ أَبْنَاءِ يَعْقُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ اثْنَا عَشَرَ، وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ شَكَلَ سَبِيلًا (قَبِيلَةً) مُتَكَامِلَةً، لَذَا جَاءَتِ الْعَيْنُونَ بَعْدَ الْأَسْبَاطِ لَا لِالْأَشْخَاصِ، وَمُتَفَرِّقةً، فَجَاءَ فِي سُورَةِ الْبَقْرَةِ: «إِنْرِبِ بَعْصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَيْ عَشَرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَّاسٍ مَشْرَبَهُمْ» (الْبَقْرَةُ: ٦٠)؛ حَتَّى لَا يَتَكَالَبُوا عَلَيْهَا، فَالْمَعْدُودُ هُنَّا لِيُسْمِيَ مَفْرِدًا وَإِنَّمَا هُوَ عَدْدٌ دَالٌّ عَلَى قَبِيلَةِ بِأَكْمَلِهَا، فَيَكُونُ التَّمِيزُ (جَمِيعًا) مَنْسِجَمًا مَعَ دَلَالَةِ الْحَدِيثِ الَّذِي تَتَقَلَّهُ الْآيَةُ. وَكَذَلِكَ الْحَالُ بِالنَّسَبَةِ لِتَأْنِيَتِ

(١) الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج ١/ ص ٣٧٧.

(٢) فخر الدين، الرازي، مفاتيح الغيب، دار الفكر، لبنان، (١٩٨١)، ج ١٥/ ص ٣٦.

(٣) ابن هشام، أوضح المسالك، ج ٤/ ص ٢٥٧.

(٤) ابن منظور، لسان العرب، ج ٧/ ص ٣٠٩.

(٥) ابن منظور، المرجع السابق، مادة (سبط)، ج ٧/ ص ٣٠٨.

(٦) ابن منظور، المرجع السابق، مادة (سبط)، ج ٧/ ص ٣٠٨.

العدد (اثنتي عشرة)، فقد جاء منسجماً مع تمييزه المؤنث، إذ إن السبط بمعنى القبيلة. فواحد الأسباط سِبْطٌ يُقال: هذا سِبْطٌ وهذه سِبْطٌ وهؤلاء سِبْطٌ جمْعُوه هي الفرقَةَ<sup>(١)</sup>. ونحو ذلك قول النواح الكلابي:

وَإِنَّ كَلَابًا هَذِهِ عَشْرُ أَبْطُونِ  
وَأَنْتَ بَرِيءٌ مِّنْ قَبَائِلِهَا الْعَشْرِ

قال الخليل: "البطن مذكر وإنما عنى القبائل"<sup>(٢)</sup>.

#### المطلب الخامس: الاستغناء ببناء الكلمة عن بناء الكثرة والعكس

قسم النهاة أوزان جمع التكسيير إلى قسمين: مجموعة أوزان الكلمة. ومجموعة أوزان الكثرة. وجمع الكلمة هو ما وضع للعدد القليل إذ يدل على ثلاثة مما فوقها إلى العشرة. وقد حددت جموع الكلمة بأربعة أوزان، وهي: (أَفْعُلْ كَأْذْرُعْ، وَأَفْعَالْ كَأَثْوَابْ، وَأَفْعِلَةْ كَأَعْمَدَةْ، وَفِعْلَةْ كَصَبِيَّةْ). ويشارك هذه الأبنية في الدلالة على الكلمة جمعاً التصحيح: المذكر والمؤنث<sup>(٣)</sup>. وعلل الرضي ذلك بغلبة استعمالها في تمييز الثلاثة وإيثارها فيه على سائر الجموع<sup>(٤)</sup>. وحدَ الكثرة ما زاد على ذلك.

وعلى الرغم من أنَّ تعدد أبنية الجموع للمفردة الواحدة ظاهرة شائعة في اللغة العربية فإنَّ استعمالها في نصَّ واحد متجانس لا يمكن أن يُنْسَب إلى اختلاف لهجات العرب، أو تعدد لغاتهم، بل لا بدَّ من أسباب دلالية استوجبت استعمال بناء دون آخر، ونحو ذلك جمع لفظ (حمار) على (فَعِيل) في قوله تعالى: ﴿وَالْخَيْلَ وَالْبَيْلَ وَالْحَمَيرَ لِتَرْكِبُوهَا وَرَبِيْنَةَ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ (النحل:٨). وعلى (فُعْل) في قوله ﴿كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَتَفِرَةٌ﴾ (المدثر: ٥٠)، فقد قصد بالفظ الحمير على (فَعِيل) الأهلية منها التي تستعمل للركوب، أمَّا في الآية الثانية فقد قصد بالجملة على (فُعْل) الوحشية منها، جاء عن ابن عباس قوله: أراد الحمر الوحشية بقوله (حُمُر)<sup>(٥)</sup>.

(١) ابن منظور، المرجع السابق، مادة (سبط)، ج ٧/ ص ٣٠٨.

(٢) الفراهيدي، الخليل بن أحمد، (ت ١٧٣هـ / ٧٦٩م)، الجمل في النحو، تحقيق: فخر الدين قباوة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٥، ١٩٩٥، ص ٢٨٨.

(٣) سيبويه، الكتاب، ج ٣/ ٦٠٣.

(٤) الصبان، محمد بن علي، حاشية الصبان، تحقيق: طه عبد الرؤوف، المكتبة التوفيقية، (د، ت)، ج ٤/ ص ١٢١.

(٥) أبو حفص، سراج الدين الدمشقي، (ت ٤٧٥هـ / ١٤٨٠م)، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معاوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١ (١٩٩٨م)، ج ١٩/ ص ٥٣٨.

وقد حملتُ الكثير من الأبنية التي استعملت في غير اختصاصها بالنسبة للقلة أو الكثرة على باب الاستغناء، بمعنى أنه قد يستغني - في الاستعمال - ببعض أبنية القلة عن بناء الكثرة والعكس. فمن الأول قولهم: أرْجُل جمع رِجْل بسكون الجيم. وأعْنَاق جمع عُنْق، وأفْنَادَ جمع فُؤَاد. فالسبب الذي أوجَد فكر الاستغناء في الاستعمال - من وجهة نظر النحاة - عدم وجود بناء مختص للمراد التعبير عنه في حالة الكثرة أو القلة. يقول ابن جنّي: ومن ذلك استغناوهم بجمع القلة عن جمع الكثرة نحو قولهم: (أرْجُل) لم يأتوا فيه بجمع الكثرة، وكذلك (شَسْوَع) لم يأتوا فيه بجمع القلة، وكذلك (أيَّام) لم يستعملوا فيه جمع الكثرة، ومن ذلك أيضاً (درَاهِم) و(دَنَانِير)، ونحو ذلك من الرباعي وما أُلْحِقَ به فلا سبيل فيه إلى جمع القلة<sup>(١)</sup>.

وذكر ابن يعيش أيضاً أنَّ الاسم إذا لم يكن له إلا جمع قلة فقط أو جمع كثرة فقط كان مشتركاً بين القلة والكثرة<sup>(٢)</sup>. وذكر كذلك ابن عقيل أنَّ جمع التكثير على قسمين: قلة وكثرة، ومع ذلك فقد يستعمل كل منهما في موضع الآخر مجازاً، وقد يستغني ببعض أبنية القلة عن بعض أبنية الكثرة كرجل وأرجل وعنق وأعناق وفؤاد وأفُنَادَ، وببعض أبنية الكثرة عن بعض أبنية القلة كرجل ورجال وقلب وقلوب<sup>(٣)</sup>.

وجاء في القرآن الكريم في غير موطن الفاظ من (٣ - ١٠) والمعدود فيها من أبنية جمع الكثرة، مع أنَّ للفظ جمعين مستعملين للقلة والكثرة، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبَلَةٍ مَائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِ﴾ (البقرة: ٢٦١). فأُتى بتمييز العدد (سبع) على بناء الكثرة (سنابل)، وكان الظاهر يقتضي أن يُؤتى به على (سنابلات) وهو مستعمل؛ ليطابق معدوده، قياساً على الاستعمال اللغوي؛ إذ إنَّ معيار القلة يتحدد من ٣ - ١٠. إلا أنَّ المقام مقام تكثير وتضييف، فأُتى ببناء يناسب البعد الدلالي المراد في هذا السياق وهو مضاعفة الأجر والثواب<sup>(٤)</sup>. وفي هذا ترغيب ببنائه استعمال جمع دال على التكثير. وفي موطن آخر جاء تمييز العدد سبع على أبنية القلة في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ﴾ (يوسف: ٤٣). بقرات جمع قلة أُتى به لمناسبة السياق، وهو سياق قلة قُصدَ به

(١) ابن جنّي، *الخصائص*، ج ١/ ص ٢٦٧.

(٢) ابن يعيش، علي ابن أبي السرايا (ت ١٤٣٥هـ / ١٢٤٥م)، *شرح المفصل*، تقديم: إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، (٢٠٠١)، ج ٥/ ص ٣٩.

(٣) ابن عقيل، *شرح ابن عقيل*، ج ٤/ ص ١١٤ - ١١٥.

(٤) أبو حيان، *البحر المحيط*، ج ٢/ ص ٣١٦ - ٣١٧.

العدد (سبع) بدلاته العددية المعروفة، فقد كانت رؤيا الملك تشير إلى الجدب والقطط القادم؛ فاختار جمع المؤنث الدال على التقليل.

ومثله أيضاً في جمع (قرء) على (قروء) في قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ﴾ (البقرة: ٢٢٨)، فقد جاء تمييز العدد ثلاثة جمع كثرة خلافاً للمتوقع، ولا يمكن أن يكون من باب الاستغناء الذي قال به النحاة؛ إذ سمع جمع آخر للمفرد وهو (أقراء)<sup>(١)</sup>. قال الأصمسي جاء هذا على غير قياس، والقياس ثلاثة أقرؤ. وقال النحويون في قوله تعالى (ثلاثة قروء) بمعنى ثلاثة من القراء. الحيض، والأقراء الأطهار، وقد أقرأت المرأة في الأمرين جميعاً، وأصله من دُنُوٍّ وقت الشيء، قال الشافعي: القرء اسم لوقت فلما كان الحيض يجيء لوقتِ والطهُر يجيء لوقتِ جاز أن يكون الأقراء حيضاً وأطهاراً<sup>(٢)</sup>. ولعل السياق الذي وردت فيه المفردة هو من حدد طبيعة البناء أن يكون للكثرة، فجاء في كتاب البرهان في علوم القرآن أنه "أضاف الثلاثة إلى القراءة وهو جمع كثرة، ولم يضفها إلى الأقراء التي هي جمع قله". قال الحريري: المعنى لتربيص كل واحد منهن ثلاثة أقراء فلما أُسند إلى جماعتهن - والواجب على كل فرد منهن ثلاثة - أتى بلفظ قروء لتدلل على الكثرة المراده والمعنى الملموح<sup>(٣)</sup>. وقد يضاف بعد دلالي آخر تحمله الآية، وهو أن الأشهر وإن كانت ثلاثة في عددها إلا أنها تحوي أياماً كثيرة، مرورها على المطافة يتجاوز هذه المدة بناء على الحالة النفسية التي تمر بها؛ فجاء بناء الكثرة منسجماً مع هذه الدلالة النفسية في النص القرآني.

### المطلب السادس: التعاور الزمني

تقسم الأفعال في الدرس النحوي القديم من حيث دلالتها الزمنية إلى ثلاثة أقسام الماضي، والمضارع، والأمر، وهي دراسة لفظية بحثة لا ترتبط بالسياق، فهناك من الباحثين المحدثين من أوصل دلالة الفعل الماضي على سبيل المثال إلى تسع عشرة دلالة، منها: الماضي المطلق، والماضي القريب، واحتمال الماضي والاستقبال، والماضي الحاصل في المستقبل، وغيرها. وكذلك الحال بالنسبة للمضارع<sup>(٤)</sup>. مما يعني أن الأزمنة في اللغة العربية لم تدرس دراسة مستقلة مستوفاة، وإنما ترتكز البحث النحوي القديم على دراستها من حيث علاقتها بالفعل (ماض، ومضارع، وأمر). ولم يدخلوا في

(١) الأزهرى، شرح التصريح، ج ٢/ ص ٥٢٢.

(٢) ابن منظور، لسان العرب، ج ١/ ص ١٢٨.

(٣) الزركشى، البرهان في علوم القرآن، ج ٤/ ص ٢٤.

(٤) السامرائي، فاضل، معانى النحو، دار الفكر، عمان، ط ١ (٢٠٠٠)، ص ٣٠٨.

تفاصيلها، ولم يجعلوا لكلّ من الصيغ الزمانية باباً خاصاً به، حالها حال اللغات الأخرى؛ إذ نجد الأزمنة البسيطية، والمقيّدة، والمطافقة<sup>(١)</sup>.

نجد ارتباطاً وثيقاً بين استعمال الزمن والمعنى الدلالي الذي يقصده التركيب اللغوي، فقد جاء في بعض المواقع في القرآن الكريم وقد استعمل فيها الفعل المضارع موضع الفعل الماضي، والعكس، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتَشَرُّ سَحَابًا فَسَقَنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيْتٍ فَأَحْيَنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النُّشُورُ﴾ (فاطر:٩). فجمع بين فعلين مختلفين من حيث الدلالة الزمانية الأولى: (أرسل)، والثاني (تُشير)؛ فكان من المتوقع أن يقول: فأثارت سحاباً، إذ الحديث عما مضى. إلا أنّ التماuz الزمني في هذه الآية يحمل بعده دلالياً، وهو استحضار تلك الصورة البديعة الدالة على القدرة الباهرة من إثارة السحاب، مستخدماً الفعل بدلاته الحاضرة لا الماضية لتفادي الصورة حقّها. فقد جاء عن الزمخشري قوله: "إِنْ قَلْتَ لِمْ جَاءَ (فَتَشَرُّ) عَلَى الْمُضَارِعَةِ دُونَ مَا قَبْلَهُ، وَمَا بَعْدَهُ؟ قَلْتَ لِي حَكَىَ الْحَالُ الَّتِي تَقْعُدُ فِيهَا إِثْرَ الرِّيَاحِ السَّحَابِ... وَهَذَا يَفْعُلُونَ بِفَعْلِهِ نَوْعَ تَمْيِيزٍ وَخَصْوَصِيَّةٍ، بِحَالٍ تُسْتَغْرِبُ، أَوْ تُهُمُ الْمُخَاطَبُ، أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ" (٢).

ونحوه قوله تعالى في سورة الحج: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَتُصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْضَرَةً إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ﴾ (الحج:٦٣). فالمعنى الظاهر يقتضي القول (فأصبحت) إذ الحديث كذلك عما مضى وانتهى وقوعه من الفعل. وللنهاة أقول في هذه المسألة أيضاً، منها: أنَّ (أنزل) فعل مضارع في اللفظ ماضٍ في المعنى، على أنه معطوف على (أنزل) (٣). وردّها المفسرون إلى المعنى المقصود، وهو استمرار بقاء أثر المطر زماناً بعد زمان، كما تقول: أَنْعَمْ عَلَيْ فَلَانَ عَامَ كَذَا فَأَرْوُحُ، وأَغْدُ شَاكِرًا له (٤).

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى في قصة موسى عليه السلام وفرعون: ﴿وَنَرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ﴾ (القصص:٥) مع قوله أيضاً: ﴿وَنُمْكِنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجَنُودَهُمَا مَمْنُونُهُمْ مَمْا كَانُوا يَحْذَرُونَ﴾ (القصص:٦) فإنَّ (المن) على موسى بالنصر والتّأييد قد تم

(١) فريد الدين، آيدن، الأزمنة في اللغة العربية، أسطنبول، دار العين للطباعة والنشر، (١٩٩٧)، ص ٢ وما بعدها.

(٢) القرطبي، محمد بن أحمد، (ت ٦٧١هـ / ١٢٧٣م)، تفسير القرطبي، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن، مؤسسة الرسالة، بيروت، (٢٠٠٦)، ج ٤، ١، ص ٣٢٧.

(٣) الحموز، انتياح اللسان العربي الفصيح والمعنى، ص ٦٩.

(٤) الزمخشري، الكشاف، ج ٣ / ص ٢١.

وانتهى، وأصبح من الماضي، ولكن جاء الخطاب القرآني بصيغة المضارع بقوله (نَمَنُّ) لاستحضار تلك الصورة المشرقة للنصر والتأييد بعد ضعف ووهن، وكأن الأحداث تجري بصورة حاضرة لحظة سماع الخطاب. وكذلك الحال في قوله (نُرِي) في الحديث عمّا مضى من عاقبة فرعون، حيث جاء التعبير القرآني بصيغة المضارع؛ لاستحضار صورة الهزيمة التي آل إليها فرعون وجنوده.

وذكر هذا التماهُر الزمني ابن هشام في المغني، وعده من سنن العرب وتراثهم، حيث "يعبرون عن الماضي والآتي كما يعبرون عن الشيء الحاضر؛ قصدا لإحضاره في الذهن حتى كأنه مشاهد حالة الإخبار<sup>(١)</sup>. ونحو ذلك قول رؤبة<sup>(٢)</sup> :

### جاريَّةٌ في رمضانِ الماضي

### تُقطَّعُ الحديثُ بالإيماض

فكان ينبغي القول (قطَّعتْ) فجاء الفعل الماضي على صيغة المضارع استحضاراً للصورة التي أرادها الشاعر بصورتها الحالية، ووضع المخاطب في بؤرة المشهد. ومثله قول تأبُط شرا<sup>(٣)</sup> :

بَأَنِّي قَدْ لَقِيَتُ الْغَوْلَ تَهْوِي  
بِسَهْبِ كَالصَّحِيفَةِ صَحَصَ حَانِ  
فَأَضْرِبُهَا بِلَا دَهَشٍ فَخَرَّتْ  
صَرِيعًا لِلِّيَدِيَّ دِينِ وَالْجَرَانِ

فلم يقل الشاعر (ضربُتُها) انسجاماً مع زمن الحدث، وهو الماضي؛ لأنَّه قصد أن يصور لقومه الحالة التي تشجع فيها بزعمه على ضرب الغول، وكأنه يبصرهم إياها ويطلعهم على كنهها، مشاهدة للتعجب من جرأته على كل هول، وثباته عند كل شدة<sup>(٤)</sup>.

وتتضح فكرة ارتباط زمن الفعل بالبعد الدلالي الذي يقصده بصورة أدق في القرآن الكريم في إجراء اسم الفاعل مجرى مضارعه، نحو: "إِنِّي ضَارَبُ زِيدٍ". "وَإِنِّي ضَارَبُ زِيدًا"، يقول سيبويه: هذا باب من اسم الفاعل "الذى جرى مجرى الفعل المضارع في المفعول في المعنى فإذا أردت فيه من

(١) ابن هشام، مغنى البيب، ج ٦/ ص ٦٩٤.

(٢) ابن العجاج، رؤبة، ديوان رؤبة بن العجاج، تحقيق: وليم بن الورد، دار ابن قتيبة، (د.ت)، ص ١٧٦.

(٣) تأبُط شرا، ديوان تأبُط شرا، جمع وتحقيق: علي ذو الفقار شاكر، دار الغرب الإسلامي، ط ١، (١٩٩٤)، ص ٢٢٤.

(٤) الكشاف، الزمخشري، ج ٣/ ص ٦١٠.

المعنى ما أردت في يفعل كان نكرة منوناً وذلك قوله: هذا ضارب زيداً جداً. فمعناه وعمله مثل هذا يضرب زيداً جداً. فإذا حدث عن فعل في حين وقوعه غير منقطع كان كذلك. وتقول: هذا ضارب عبد الله الساعة، فمعناه وعمله مثل هذا يضرب زيداً الساعة<sup>(١)</sup>. غير أنه قد جاء في القرآن الكريم ما كان فيه اسم الفاعل دالاً على الزمن الماضي وعاماً إلا أنه إجري مجرى مضارعه، وذلك في قوله تعالى في وصف هيئة أصحاب الكهف: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَتَقْلِبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَاءِ وَكَلْبُهُمْ بَاسِطٌ ذِرَاعِيهِ بِالْوَصِيدِ لَوْ اطْلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَيْتَ مِنْهُمْ فَرَارًا وَلَمْلُثْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا﴾ (الكهف: ١٨)، فظاهر النص يستدعي إضافة اسم الفاعل (باست) إلى معنوله (ذراعيه) انطلاقاً من زمن الحدث (الماضي) الذي ينقله النص القرآني هنا، غير أنَّ بعد الدلالي الذي يتجلّى على خلاف الجانب النحوي هو استحضار الصورة وإن كانت في زمن ماضٍ، لتكون ماثلة للمستمع وكأنَّها أمام عينيه، فجاء التركيب بما يتاسب مع المُراد، مع استحضاره أبسط عناصر القصة وهو الكلب، وإن كان مجرد عنصر استيفاء للمشهد القرآني فقط. وهو شكل من أشكال التصوير الفني في القرآن الكريم في نقله للحدث، يشتراك فيه الوصف، والحوار، وجرس الكلمات وغيرها بطريقة تتملاها العين والأذن والحس والخيال والفكير والوجدان<sup>(٢)</sup>.

وقد جاء في بعض التراكيب القرآنية عكس ما سبق، بمعنى التعبير عن المستقبل بلفظ الماضي في قوله تعالى: ﴿وَنُفَخَ فِي الصُّورِ فَصَعَقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى إِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظَرُونَ﴾ (الزمر: ٦٨). إذ إنَّ الحديث عما سيقع، غير أنه قد جاء بصيغة الماضي بقوله (نُفِخَ)؛ تتبّعها على تحقيق وقوعه، لأنَّ كل فعل مناط بالله عزَّ وجلَّ – وإن كان في المستقبل – إلا أنه فعل غير مشكوك في حصوله، بالإضافة إلى استحضار المشهد لأخذ العبرة والعظة، جاء في كتاب البرهان أنَّ "الفائدة في الماضي إذا أُخْبِرَ به عن المستقبل الذي يوجب أنه أبلغ وأعظم، لتزيله الواقع والفائدة في المستقبل، ليثبت هيئة الفعل باستحضار صورته، ول يكن السامع وكأنَّه شاهد"<sup>(٣)</sup>.

ومثله قوله تعالى: ﴿يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ﴾ (الذاريات: ١٣) فاضيف (يُوْم) وهو مُسْبِه (إذا) في الاستقبال، إلى الجملة الاسمية، و(إذا) لاتضاف إليها، وإنما تُضاف إلى الجملة الفعلية، فجعله

(١) سيبويه، الكتاب، ج/١ ص ١٦٤.

(٢) سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، ص ٣٧.

(٣) الزركشي، البرهان، ج/٣ ص ٣٧٨.

سيبويه "ما نَزَّلَ فِيهِ الْمُسْتَقْبَلُ لِتَحْقِيقِ وَقْوَعِهِ بِمَنْزِلَةِ مَا قَدْ وَقَعَ وَمَضِيٌّ"<sup>(١)</sup>. ومنه قول الشاعر سواد بن قارب<sup>(٢)</sup>:

فَكُنْ لِي شَفِيعًا يَوْمَ لَا ذُو شَفَاعَةٍ  
بِمَعْنَى فَتِيلًا عَنْ سَوَادِ بْنِ قَارِبٍ

فَأَضَافَ (يَوْم) كَذَلِكَ إِلَى الْجَمْلَةِ الْأَسْمَيَّةِ دَلَالَةً عَلَى تَحْقِيقِ وَقْوَعِ الْفَعْلِ وَإِنْ كَانَ مُسْتَقْبَلًا.

#### المطلب السابع: المطابقة بين الفعل والفاعل من حيث العدد

ذهب النحاة إلى أنَّ الفعل إذا أُسند إلى اسم ظاهر (الفاعل)، فهو مفرد في كلّ حال، بمعنى أنه يُجرَّد من علامة الجمع أو التثنية. ونحو ذلك قولنا: جاءَ الْزِيَّدُ، وجاءَ الْزِيَادَةُ، وجاءَ الْزِيَادُونَ. وقال ابن مالك في أُفْيَتِه<sup>(٣)</sup>:

وَوَحْدَ الْفِعْلِ إِذَا مَا أُسْنَدَ  
لِاثْتَيْنِ أَوْ جَمْعِ، كَـ: (فَازَ الشُّهَدَا)

فالفعل مفرد في جميع حالاته الإسنادية. وقد جاءَ في بعض تراكيب القرآن الكريم ما خالف هذا النسق القاعدي للاستعمال وارتبط ارتباطاً وثيقاً بالجانب الدلالي، ومن أمثلة ذلك: قوله تعالى: ﴿ثُمَّ عَمُوا وَصَمُوا كَثِيرٌ مِّنْهُمْ وَاللَّهُ يَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ (المائدة: ٧١). وخرج النحاة الانزياح في الآية السابقة على أنه لغة خاصة لبعض العرب. واصطلحوا على تسميتها بلغة (أكلوني البراغيث)<sup>(٤)</sup>، وهناك من أطلق عليها لغة: (يتعاقبون فيكم ملائكة)<sup>(٥)</sup>. وتتسَبَّبُ هذه اللغة إلى قبائل: (طيء، وأزد شنوعة، وبلحارث)، وهي من أفعص القبائل العربية لساناً<sup>(٦)</sup>. وقد وصفها ابن يعيش بأنَّها: لغة فاشية لبعض

(١) سيبويه، الكتاب، ج ٣/ ص ١١٩.

(٢) السيوطي، همع الهوامع، ج ١/ ص ١٢٧.

(٣) ابن عقيل، شرح ابن عقيل، ج ١/ ص ٢٢٤.

(٤) السيوطي، الهمع، ج ٤/ ص ١٦٠.

(٥) جلال الدين السيوطي، الأقتراح في أصول النحو، مطبعة السعادة، القاهرة ، ١٩٧٦، ص ٥٥.

(٦) الأندلسى، أبو حيان، ارتشاف الضرب، تحقيق: رجب عثمان محمد، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٩٩٨،

ج ٢/ ص ٧٣٩.

العرب<sup>(١)</sup>. وذكرها السيوطي في الهمع، فقال: ومن العرب من يلحق الألف والواو والنون على أنها حروف. وهذه اللغة يسميها النحويون لغة (أكلوني البراغيث)<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك قول أمية بن أبي الصلت<sup>(٣)</sup>:

يلومونني في اشتراء النخي ————— ل أهلي فكلهم ألومن

حيث طابق الشاعر بين الفعل (يلوموني) وفاعله (أهلي). ومثله قول الشاعر<sup>(٤)</sup>:

نصروك قومي فاعترضت بنصرهم ولو أنهم خذلوك كنوت ذيلا

فقد الحق واو الجماعة بفعل "نصر" مع أن الفاعل مذكور بعده؛ وهو "قومي".

ولم يذكر سيبويه هذه اللغة، وعدّها بمثابة علامة التأنيث في الفعل المسند إلى الفاعل المؤنث، إذ يقول: "واعلم أن من العرب من يقول: ضربوني قومك، وضرباني أخواك فشبّهوا هذا بالباء التي يظهرونها في نحو قالت فلانة؛ وكأنهم أرادوا أن يجعلوا للجمع علامة كما جعلوا للمؤنث وهي قليلة"<sup>(٥)</sup>.

وربما كان لاستعمال واو الجماعة في (صموا) و (عموا) أثر في إبراز المعنى الدلالي المراد، وهو المبالغة بالفعل، الذي وردت الإشارة إليه في الآية الأولى بقوله تعالى (كثير). وكذلك الحال في (صموا) و (عموا)؛ فالإعراض عن ذكر الله مهما قل إلا أن أثره كبير على العبد، فجيء بالواو دالة على هذا المعنى بما يتاسب والسياق الذي وردت به، وكذلك الحال في قول الشاعر السابق: (يلوموني في اشتراء النخيل أهلي) بدلا من (يلومني)، فالملامحة وقعت على الشاعر من الأهل جميعا بصورة مبالغ فيها فأثرت عليه تأثيرا بالغا، وهذه الواو معبرة عن هذه الحالة النفسية للشاعر فلم يستثنه من اللوم أحد من الأهل ليخفف عليه. ومثله كذلك قول الآخر (نصروك قومي)، فربما جيء بالواو في قوله

(١) ابن عييش، شرح المفصل، ج ٢/ ص ٢٩٦.

(٢) السيوطي، الهمع، ج ٤/ ص ١٦٠.

(٣) ابن أبي الصلت أمية، ديوان أمية بن أبي الصلت، تحقيق: سجع جميل الجبيلي، دار صادر، بيروت، (١٩٩٨)، ص ٤٨.

(٤) يعقوب، إميل بديع، المعجم المفصل في شواهد العربية، دار الكتب العلمية، بيروت، (١٩٩٦م)، ج ٦/ ص ١٤٠.

(٥) سيبويه، الكتاب، ٢/ ص ٤٠ - ٤١.

(نصروك) بدلاً من (نصرك) ليتناسب مع دلالة التكثير والبالغة بالفعل التي أراد، ومدح القوم بوحدة النُّصرة وتفاني الجمع بها دون تخاذل من أحد أفراد قومه.

ويتأكّد بعد الدلالي للمطابقة بين الفعل والفاعل في العدد، وذلك بإيراد علامة الجمع مع الفعل في قوله تعالى: «لَاهِيَةٌ قُلُوبُهُمْ وَأَسْرُوا النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَمُوا» (الأنبياء: ٣). للنهاة فيها تأويلاً متعددة، منها: أنَّ موضع (الذين) رفع على البدل من الواو في (أَسْرُوا). أو أنَّ موضعه رفع بإضمار فعل تقديره: يقول الذين ظلموا. أو أن يكون خبر مبتدأ محذوف، أي: هم الذين ظلموا. أو أن يكون رفعاً بـ (أَسْرُوا) على لغة من قال: أكلوني البراغيث<sup>(١)</sup>. إلا أنَّ مجيء الواو ربما يحمل بعده دلالياً أسمى من التقديرات السابقة، وهو معنى تكثير عدد الفاعلين بناءً على طبيعة الفعل وهو إسرار النجوى مع النهي عنه، فأخفى هؤلاء الطاغون تاجيدهم ومسارتهم حين يثبطون المؤمنين ويَصُدُّون الناس عن الإسلام، بِتَقْيِصِ الرَّسُولِ وَتَكْذِيبِهِ، وإثارة النفوس عليه فقد جاء في كتاب مجاز القرآن قوله: قال آخرون: بل قد تفعل العرب هذا فَيُظْهِرُونَ عدَّ الْقَوْمِ فِي فَعْلِهِمْ إِذَا بَدَعُوا بِالْفَعْلِ، نحو: (ضَرَبُونِي قَوْمُك)<sup>(٢)</sup>. وجاء أيضاً في روح المعاني: أنَّ النجوى اسم من التّاجي ولا تكون إلا سرّاً فمعنى إسرارها البالغة في إخفائها<sup>(٣)</sup>.

### النتائج:

تناولت هذه الدراسة بالبحث والتحليل نماذج من الانزياح اللغوِي في القرآنِ الْكَرِيمِ محاولة ربطها بالمعنى الدلالي الذي حققه في سياقات تتناسب مع التزيل، وخلصت إلى جملة من النتائج منها:

- ركز التحليل النحوِي القديم في دراسته للانزياح اللغوِي في القرآنِ الْكَرِيمِ أو في لغة العرب على المعنى النحوِي والتَّأوِيل بصورة تفوق المعنى الدلالي.
- لا يمكن حمل الانزياح اللغوِي في القرآنِ الْكَرِيمِ على أنه مجرد لغة خاصة أو لهجة لبعض القبائل العربية، وإنما هو فعل مقصود يحمل أبعاداً دلالية.

(١) القيسي، مكي بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، ٢ج، تحقيق: حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت ٤٧٧/٢، ج ٤٠٥ـهـ.

(٢) أبو عبيدة، عمر بن المثنى، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فواد سرگين، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٨١ـهـ، ص ٧٨.

(٣) الألوسي، روح المعاني، ج ١٧/ ص ٧.

- كانت محاولات تطوير النصوص لقواعد النحوية بائنة الأثر في توجيه بعض نماذج الانزياح اللغوي في القرآن الكريم.
- أخذت بعض الدراسات اللغوية الحديثة تستقي منها منهجها من الدرس البلاغي الذي عنى بالنتائج الدلالية للتركيب اللغوية أكثر من عنايته بالإعراب وتقديراته.
- ارتبط تأثير الفعل أو تذكيره في بعض نماذج الانزياح في القرآن الكريم بطبيعة الفعل التي أنيطت بالفاعل، وليس من مبدأ جواز الحالتين: التذكير والتأثير فقط.
- ارتبط الانزياح اللغوي للعلامة الإعرابية بدلالات تجاوزت حدود المعنى النحوية وقواعد الإعراب، أو تعارض اللفظين في الأحكام - منها ما عَبر عن الحالة النفسية للمتكلّم، وتحول النمط الدلالي للتركيب وغيرها.
- دلالة الكثرة أو القلة لا تتحدد بالعدد أو بالبناء، وإنما الأساس القرینة الدالة على الكثرة من القلة أو العكس.
- حمل تعاور الأزمنة في الاستعمال القرآني دلالات متعددة، منها: وضع المُخاطب في بؤرة الحدث المقصود. ومطلق تحقق الأفعال التي أُسندت إلى الله عزّ وجلّ.
- نهضت المطابقة بين الفعل وفاعله الجمع بإبراز المبالغة بالفعل سواء في التركيب القرآنية أو في الاستعمال الفصيح عند العرب بما يتناسب والسباقات التي وردت فيها.

## المراجع

ابن الأثير، ضياء الدين، (ت ٢٣٣هـ / ١٢٣٣م)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: أحمد الحوفي وبدوي طباعة، دار نهضة مصر، القاهرة، (د.ت.).

الأزهري، خالد بن عبد الله، (٩٠٥هـ / ١٤٩٩م)، شرح التصريح على التوضيح، تحقيق: محمد باسل، دار الكتب العلمية بيروت، (٢٠٠٠).

الأستربادي، محمد بن الحسن، (٦٨٦هـ / ١٢٤٧)، شرح الرضي على الكافية، تعلق: يوسف حسن، منشورات جامعة فاريونس، بنغازي، (١٩٩٦).

الإشبيلي، عبيد الله بن أحمد، (٢٧٠هـ / ١٨٥٤)، البسيط في شرح جمل الزجاجي، تحقيق: عياد بن عيد الشبيطي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، (١٩٨٦).

الألوسي، محمود أبو الفضل، (٢٧٠هـ / ١٨٥٤)، روح المعاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د.ت.).

الأنباري، عبد الرحمن بن أبي الوفاء، (٤٣٠هـ / ١٧٩٠)، أسرار العربية، تحقيق: فخر صالح قدارة، دار الجيل - بيروت، ط١، (١٩٩٥).

الأندلسي، أبو حيان، (٤٦٥هـ - ١٢٥٦م)، ارتساف الضرب، تحقيق: رجب عثمان محمد، مكتبة الخانجي، القاهرة، (١٩٩٨).

بدوي، أحمد، من بلاغة القرآن، دار نهضة مصر الفجالة، القاهرة، (١٩٥٠).

البديرات، باسم، البطاينة، وحسين، "أسلوب التعجب في الدرس النحوي القديم بين المعنى النحوي والمعنة الدلالي"، مجلة جامعة الخليل، الخليل عدد، (٢٠١٥م).

البديرات، باسم، والذنيبات، فايز، "بلاغة الاستعمال القرآني للمفردات السامية"، المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، (٢٠١٧م) مجلد (١٣)، العدد ٤.

الجرجاني، عبد القاهر، (٤٧١هـ / ١٠٧٨م)، دلائل الإعجاز، تحقيق رشيد رضا، ط٢، (د.ن.).

حجازي، محمود فهمي، مدخل إلى علم اللغة، الدار المصرية السعودية، القاهرة، (٢٠٠٦).

حسان، تمام، اللغة العربية معناها وبنهاها، دار الثقافة، المغرب، (١٩٩٤).

أبو حفص، سراج الدين الدمشقي، (ت ٤٧٥ هـ / ١٤٨٠ م)، *الباب في علوم الكتاب*، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١ (١٩٩٨ م).

الحموز، عبد الفتاح:

الحمل على الجوار في القرآن الكريم، مكتبة الرشيد، الرياض، (١٩٨٥).

اللسان العربي الفصيح والمعنى، دار جرير، الأردن، ط ١، (٢٠١٣ م).

الخرشة، أحمد غالب، *أسلوبية الانزياح في النص القرآني*، رسالة دكتوراه، جامعة مؤتة، (٢٠٠٨ م).

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، (ت ٤٠٦ هـ / ١٤٠٨ م)، المقدمة، تحقيق علي عبد الواحد وافي، دار نهضة مصر، القاهرة (٣٠٠٤).

الدمشقي، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد، (ت ٤٨٦ هـ / ١٠٩٣ م)، *تفسير سورة الفاتحة*، تحقيق: سامي بن محمد بن جاد الله، دار المحدث للنشر والتوزيع، (١٤٢٧).

الدمياطي، شهاب الدين، (ت ١١٧ هـ / ١٧٠٥ م)، *إنتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر*، تحقيق: أنس مهرة، دار الكتب العلمية، لبنان، (١٩٩٨).

ربابعة، موسى، "الانحراف مصطلحا نقديا"، مجلة مؤتة للبحوث والدراسات، جامعة مؤتة، المجلد العاشر، (١٩٩٥ م)، العدد الرابع.

الزجاج، أبو إسحاق، (ت ٥٣١ هـ / ٩٢٣ م)، معاني القرآن وإعرابه، عالم الكتب، بيروت، (١٩٨٨).

الزرκشي، بدر الدين محمد بن عبد الله، (ت ٣٩٢ هـ / ١٧٤٥ م)، *البرهان في علوم القرآن*، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة، (د.ت.).

الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر (ت ٥٣٨ هـ / ١٤٤ م)، *ال Kashaf*، تحقيق: عبد الرزاق المهدى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (د.ت.).

زوبين، علي، *منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث*، دار الشؤون الثقافية العامة، ط ١، (١٩٨٩ م).

السامرائي، فاضل، معاني النحو، دار الفكر، عمان، ط ١ (٢٠٠٠).

ستيفن، أولمان، *دور الكلمة في اللغة*، ترجمة: كمال بشر، دار غريب، مصر، ط ١.

السعان، محمود، علم اللغة: مقدمة لقارئي العربية ، دار الفكر العربي ، القاهرة، ط٢، (١٩٩٧).

سيبويه، عمرو بن عثمان، (ت٧٩٦هـ / ١٧٩٦م)، الكتاب، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، (١٩٨٨).

سيد قطب، إبراهيم حسين الشاذلي، (ت١٣٨٥هـ / ١٩٦٦م) التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، القاهرة، (٢٠٠٤).

ابن سيده، أبو الحسن، (٤٧٨هـ / ١٠٦٦م)، المخصص، دار الكتب العلمية، بيروت، د، ت.

السيوطى، جلال الدين، (٩١١هـ / ١٥٠٥م)، الأشباه والنظائر في النحو، تحقيق: عبد الإله نبهان، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، (١٩٨٥م).

الصبان، محمد بن علي، حاشية الصبان، تحقيق: طه عبد الرؤوف، المكتبة التوفيقية، (د، ت).

الطبرى، أبو جعفر، (٥٣١هـ / ٩٢٣م)، التفسير الكبير، تحقيق: محمود محمد شاكر وآخر، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، (د.ت).

ابن عاشور، محمد الطاهر، (ت١٣٩٤هـ / ١٩٧٣م)، تفسير التحرير والتوير، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت - لبنان، (٢٠٠٠م).

عباس، فضل حسن، البلاغة فنونها وأفانها علم المعاني، دار الفرقان للنشر والتوزيع، الأردن، (١٩٩٧م).

أبو عبيدة، معمر بن المثنى، (ت٩٢٤هـ / ١٨٢٤م)، مجاز القرآن، تحقيق: محمد فواد سرگين، مكتبة الخانجي، القاهرة، (١٣٨١هـ).

عمایرہ، خلیل احمد، فی نحو اللّغة و تراکیبہا، دار المعرفة، (١٩٨٤).

عمر، أحمد مختار:

دراسات لغوية في القرآن الكريم وقراءاته، عالم الكتب، القاهرة، ط١، (٢٠٠١).

علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، (٢٠٠٩).

عمران، حمدي بخيت، علم الدلالة بين النظرية والتطبيق، الأكاديمية الحديثة لكتاب الجامعي، ط١، (٢٠٠٧).

المجلة الأردنية في اللغة العربية وآدابها، المجلد (١٦) العدد (٤) ٢٠٢٠ م.

أبو الفتح، عثمان ابن جني، (ت ١٠٠٢ هـ / ١٣٩٢ م)، *الخصائص*، تحقيق: محمد النجار، دار الكتب العلمية، مصر، (د.ت.).

الفراء، أبو زكريا، (٢٠٧ هـ / ١٤٢٢ م)، *معاني القرآن*، تحقيق: أحمد يوسف نجاتي، دار المصرية للتأليف والترجمة، مصر، (د.ت.).

الفراهيدي، الخليل بن أحمد، (ت ١٧٣ هـ / ٧٩ م)، *الجمل في النحو*، تحقيق: فخر الدين قباوة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٥، (١٩٩٥).

فريد الدين، آيدن، *الأزمنة في اللغة العربية*، أسطنبول، دار العين للطباعة والنشر، (١٩٩٧).  
القرطبي، محمد بن أحمد، (ت ٢٧١ هـ / ١٢٧٣ م)، *تفسير القرطبي*، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن، مؤسسة الرسالة، بيروت، (٢٠٠٦).

القيسي، مكي بن أبي طالب، (ت ٤٣٧ هـ / ٤٥ م)، *مشكل إعراب القرآن*، تحقيق: حاتم صالح الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، (٤٠٥ هـ).

ابن كثير، إسماعيل بن عمر، (ت ١٣٧٣ هـ / ٧٧٤ م)، *تفسير ابن كثير*، تحقيق: محمود حسين، دار الفكر، (١٩٩٤).

لاشين، عبد الفتاح، *معاني التراكيب*، دار الطباعة المحمدية، القاهرة، (١٩٨٣ م).

ابن مالك، محمد بن عبد الله، (٢٧٤ هـ / ٦٦٢ م)، *شرح تسهيل الفوائد*، تحقيق: عبد الرحمن السيد ومحمد بدوي، دار هجر للطباعة والنشر، (١٩٩٠).

المبيضين، ماهر أحمد، "الانزياح في شعر امرئ القيس"، مجلة جامعة الشارقة للعلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلد (٩)، عدد (٢).

المجاشعبي، أبو الحسن علي بن فضال، (ت ٤٧٩ هـ / ٨٦ م)، *النكت في معاني القرآن الكريم وإعرابه*، تحقيق: عبد الله عبد القادر الطويل، دار الكتب العلمية، بيروت، (٢٠٠٧).

مصطفى، إبراهيم، *إحياء النحو*، القاهرة، (١٩٩٢).

مطاوع، عطية علي، *إشكالية الترافق*، دار الآفاق العربية، القاهرة، ط١، (٢٠٠٦ م)، ص ١٠٠.  
أبو المكارم، علي، *أصول التفكير النحوي*، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، (٢٠٠٦).

ابن منظور، محمد بن مكرم، (١٣١١هـ/١٣١١م)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، (د.ت.).

النحاس، أبو جعفر، (١٣٣٨هـ/١٩٤٩م)، إعراب القرآن، دراسة: الشيخ خالد العلي، دار المعرفة، بيروت، (٢٠٠٨).

ابن هشام، أبو محمد عبد الله الأنصاري، (ت ١٣٥٩هـ/١٣٦١م):

أوضح المسالك، تحقيق: محمد محيي الدين، المكتبة العصرية، بيروت، (د.ت.).

شرح شذور الأنصاري في معرفة كلام العرب، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الطائع، القاهرة، (٢٠٠٤).

شرح قطر الندى وبل الصدى، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، (ط١).

مغني اللبيب، تحقيق: عبد اللطيف محمد الخطيب، (د.ن)، (د.ت.).

يعقوب، إميل بديع، المعجم المفصل في شواهد العربية، دار الكتب العلمية، بيروت، (١٩٩٦م).

ابن يعيش، علي ابن أبي السرايا (ت ١٢٤٣هـ/١٢٤٥م)، شرح المفصل، تقديم: إميل بديع يعقوب، دار الكتب العلمية، بيروت، (٢٠٠١م).

## أثر اللسانيات التداولية في فهم الدلالات البلاغية للتشبيهات في العربية

د. هاجر أحمد المومني\*

تاريخ قبول البحث: ١٢/٧/٢٠٢٠. تاريخ تقديم البحث: ٢١/١/٢٠٢٠ م.

### ملخص

يدور هذا البحث حول أثر اللسانيات التداولية في الوقف على فهم دقيق لأنواع التشبيه، والدلالات التي يستخلصها المنهج اللساني التدابري من ترتيب لنشأة كل واحد من التشبيهات في العربية، والكشف عن ارتباط ذلك بالتطور التاريخي للغة العربية بأسرها. ففي الوقت الذي كانت فيه العربية تشق طريقها إلى التطور لكانت البلاغة تقدم نفسها جزءاً من هذا التطور. ولقد كان العرب على الرغم من الأمية الشائعة بينهم على قدر كبير من البلاغة.

بناء على ذلك فإن البحث يهدف إلى الإجابة عن الأسئلة الآتية:

١. ما الدلالات التي يمكن استنتاجها من التشبيهات التالية: التشبيه المرسل المفصل، التشبيه المرسل المجمل، التشبيه المؤكّد المفصل، والتشبيه المؤكّد المجمل (البلّيغ).
٢. لماذا ظلت هذه التشبيهات جارية على ألسنة العرب مع أن التطور يقتضي غالباً الاستغناء عن بعض المراحل في طويها النسيان؟
٣. ما التصور الذي يمكن وضعه للترتيب التاريخي لهذه التشبيهات باستعمال المنطق اللساني التدابري الذي يعمل في هذه الحال من الداخل؟

\* مركز اللغات وقسم اللغة العربية، جامعة اليرموك، إربد/الأردن، الرمز البريدي: (٦٣-٢١١)، ص.ب: (١٢٠٥).  
قسم اللغة العربية وأدابها، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة الإمارات العربية المتحدة، العين/الإمارات  
العربية المتحدة، ص.ب: (١٥٥٥١).

حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

٤. ماذا يمثل التشبيهان التمثيلي والضمني من تطور الوعي الجمالي في العربية؟

أما المنهج المُتبَّع في هذا البحث فهو المنهج الوصفي التحليلي. أما كونه وصفيًا فلأنَّ الوصف هو الطريق الصحيح في استقراء التشبيه، ووصف بيانته، واستقراء دقائقه وتفاصيلاته. وأما كونه تحليلياً فلأنَّ الموضوعات البلاغية تحتاج إلى تأمل واستباط، وهما أمران يحتاجان إلى تحليل للوقوف عليهما في البلاغة العربية، وبخاصة تشبيهاتها. والبلاغة وعي جمالي قبل كل شيء، فهي لذلك في حاجة إلى تحليل.

وقد توصل البحث إلى نتائج كثيرة منها: أنَّ التشبيه ضرب من المبالغة، ولكنه ليس من المبالغة بالمفهوم الشائع عند البالغين والناحاء. ومنها أنه وضع تصوراً لترتيب نشأة كل واحد من التشبيهات، وأنَّ أقدم التشبيهات نشأة هو التشبيه الذي تجتمع فيه الأركان الأربع. هذا في التشبيه المفرد. وأما التشبيه التمثيلي فهو أحدث نشأة، ولكن التشبيه الضمني هو أحدث التشبيهات نشأة في تاريخ العربية، بمقتضى النظر اللساني التداولي. ومن هذه النتائج أني وجدت أنَّ دواوين كاملة من الشعر العربي القديم ليس فيها تشبيه ضمني واحد.

الكلمات الدالة: اللسانيات التداولية، التشبيه، البلاغة.

## **The Impact of Linguistic Pragmatics in the Process of Understanding the Meanings of Simile in Arabic**

**Dr. Hajar Ahmad Al-Momani**

### **Abstract**

This research aims at clarifying the impact of linguistic pragmatics in the process of understanding the meanings of simile in Arabic. This could be underlined in the following questions:

1. What kind of meanings can be extracted from of simile in Arabic?
2. Why did the popular similes continue to exist despite the fact that some stages of development can be dispensed?
3. How can we build a conception of chronological order for similes?
4. How can we extract the aesthetic Arabic conception of simile?

This research has been built according to the descriptive methodology.

The research ended up with the following results:

1. The meanings of similes are different according to the existence of the structure of each simile.
2. The popular similes continue to exist according to the functions.
3. The chronological order of the similes is built according to the principles of language development.

**Keywords:** Simile, Popular Simile, Aesthetic Conception.

## مهد:

اللسانيات توجّه حديث في الدرس اللغوي المعاصر، ولكنّ له جذوراً راسخة في التراث النحوّي والبلاغي والدلاليّ. وهو منهج يتجاوز التنظيم الشكلي، ويُفْتَنُ في فهم أبعاد الكلام من حدودها الدنيا، إلى حدودها القصوى، ليجعل البلاغة أكثر من مجرد كونها تحليلاً شكلياً يحتكر في شكلانيته التصنيفات التقليدية للدرس البلاغي. وهذه المسألة هي التي جعلت البحث محصوراً في هذه المشكلة العلمية بالاستقصاء والتحليل، فكان البحث موسوماً بكلماته المُحَدَّدة للمشكلة:

## أثر اللسانيات التداولية في فهم الدلالات البلاغية للتشبيهات في العربية:

لم تكن صلة اللسانيات بالبلاغة يوماً صلة مفتعلة، بل هي صلة فاعلة على المستويات العلمية ذات الجانب التاريخي، والجانب الموضوعي. أما من الجانب التاريخي فإن اللسانيات التاريخية تجعل فهم الباحث يمتد إلى تاريخ البلاغة، فيحدد موقعها التطورية على نحو محکوم بالمنطق العلمي، فيقفُ على ترتيب تطور الموضوعات البلاغية في اللسان العربي، ترتيباً يدل على تطور الذوق العربي نحو مرافق الكمال في الكلام. وأما من الجانب الموضوعي فإن اللسانيات لا تحصر نفسها بموضوعات محددة تحصر الفهم في تفكير بنية تشبيهية أو مجازية أو استعارية أو كنائية، مع الاحتفاظ بالقول على أهمية ذلك طبعاً. ولكنها علاوة على ذلك تبسط جناحيها على المتدالو في اللسان العربي، فيصبح كل استبطان لوارد الكلام وشارده استجلاءً لبلاغته، بل إنها تنظر في الأطر والمضامين النحوية لتجعل النحو بلاغة، فتصحّ المقوله اللسانية: النحو بلاغة والبلاغة نحو مقوله صادقة موافقة لمنهج الجرجاني في الربط بين النحو والمعنى والبلاغة.

وتظهر أهمية هذا التناول في أنه يتجاوز المألفات إلى فهم أبعادها المكتنزة بالعدول حيناً والموافقة حيناً آخر. وهذا أمر في غاية الوضوح الذي يخفي على بعض الناس، مما كانت أنواع التشبيه مثلاً لتملاً ذاكرة الكلام من قبيل الترف اللغوي، ولكنها كانت عدولاً وموافقة بمقتضى تطور الذهنية الجمالية عند العرب. كانت عدولاً عن تشبيه معين يملأ حيزاً في مفاتن الجمال لساناً وسمعاً وتصوراً، إلى تشبيه آخر اقتضاه التفكير البلاغي الراقي عند العرب. وهمـا - عدلاً ومعدولاً عنه - يمتحان من بئر واحدة، إنها التطور الذوقي الجمالي في اللسان العربي. ومن المؤسف أن البحث العربي لم ينظر

إلى التطور البلاغي على اعتبار أنه هو نفسه مَرْقَى جمالي. لقد أتى على البحث البلاغي حين من الدهر كان مقتصرًا على بعض وجوه الوعي البلاغي عند العرب، ولم يتجاوزها. ولكن عبد القاهر الجرجاني وضع المعالم الرئيسية للتصور التداولي الذي يكشف عن جماليات اللسان العربي على نحو مختلف مما جرى عليه الأمر في البلاغة التقليدية. ولا شك أن هذا البحث قد أفاد كثيراً من الجرجاني، أفاد منه موجهاً، وأفاد منه في أنه فتح له أبواباً أخرى ولَجَ منها إلى حقائق أخرى كثيرة.

### المبحث الأول: مقدمات منهجية

يتضمن هذا المطلب **نُبَدًا** عن المقدمات المنهجية الآتية: المشكلة البحثية التي على أساسها **بُنِي** البحث، والأهمية التي **يُتَوَخَّى** الوصول إليها ومن شأنها أن **تُسْهِم** في فهم التطور الذي نشأت وترعرعت الفنون البلاغية بمقتضاه على **السنة** العربية، وهذا له صلة كبيرة بالهدف الأساسي لهذا البحث، فبمقدار ما يتحقق من هذا الهدف تكون أهمية البحث التي يقف عندها القارئ الحصيف، ثم المنهج الذي **أَتَّبَعَ** في الوصول إلى الهدف، والدراسات السابقة. وهذا بيان ذلك:

### مشكلة الدراسة:

كانت البلاغة عند العرب **إبداعاً** في التصور ينجم عنه **إبداع** في القول. والإبداع في القول وسيلة إلى بلوغ درجة عالية من التأثير في نفس المتلقى. فالقول البليغ ليس **غاية** في ذاته، ولكنه وسيلة راقية لخروج المتكلم من حوزة التعبير المباشر، إلى آفاق فهم الجمال المتمثل في الربط بين التبصر ولغة التعبير عنه. وهذه درجة متقدمة في اللسانيات التواصلية. وقد حاول المشتغلون بالبلاغة من علماء العربية أن يقفوا على **حقيقة** الجمال البلاغي في العربية، فكان استخراجهم لبعض ما صار يُسمى فنون البلاغة، كالتشبيه، والمجاز، والاستعارة، والكناية، ثم فرّعوا على كل فن من هذه الفنون فروعًا أخرى، ثم أخذوا يبحثون عن أركان كل واحد منها، حتى صار الدرس البلاغي أشبه ما يكون بعملية التفكير، وهي طريقة تعليمية تقليدية لا توقف المتعلمين بالضرورة على أسرار بلاغة اللسان العربي.

عمل عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١ هـ) على إيجاد منهج جديد لفهم أسرار البلاغة، منهج يختلف تماماً عن المنهج التقليدي. وقد بني منهجه هذا على أمرتين هما: نظم الكلام، والمعنى. وقد أفضى في شرح هذين المكونين الأساسيين للذين يغطيان مساحة واسعة من اللسانيات التداولية. ونظراً لغياب التدوين الذي نستطيع أن نحدد به تاريخ كل فن من فنون البلاغة، والتطور الذي حصل له على ألسنة العرب، فإن اللسانيات تستطيع أن تستقرئ هذه الفجوات، فتسدّها بمعلومات من داخل هذه الفجوات. ليس المطلوب هو الوقوف على النشأة التاريخية المحددة لكل لون من ألوان البلاغة، ولكن المطلوب هو الوقوف على الترتيب في التطور لهذه الفنون، والوصول إلى فهم أدق دلالات المضامين البلاغية. ومن هنا كانت صياغة مشكلة البحث على النحو الآتي:

### أثر اللسانيات التداولية في فهم الدلالات البلاغية للتشبيهات في العربية

#### أهمية هذه الدراسة وأهدافها:

كان دارسو تاريخ البلاغة العربية يبحثون عن التسلسل التاريخي لما قدمه البلاغيون من فهوم وآراء في تشكيل الرؤية البلاغية عند العرب، حتى أصبحت البلاغة علماً مستقلاً من علوم العربية. تجد بعضهم يبدأ من أبي عبيدة معاشر بن المثنى (ت ٢٠٩ هـ) وما وضعه من آراء في فهمه للمجاز في كتابه مجاز القرآن، وهو فهم واسع فضفاض، يشمل كل تغيير في اللغة عن أصل وضعه. من ذلك مثلاً أنه جعل الكلام الذي فيه لغتان مجازاً، فقال في تذكير "الأنعام" من قوله تعالى: (وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لِعِبْرَةَ نُسْقِيْكُمْ مَمَّا فِي بُطُونِهِ) (النحل ٦٦): "وَمِنْ مجاز ما فيه لغتان فجاء بإحداثها (ثم ذكر الآية) فالأنعام يذكر ويؤنث"<sup>(١)</sup>. ويظهر الجاحظ بعد ذلك (ت ٢٥٥ هـ)، وما قدمه من آراء مبنية على الذوق الرفيع والفهم العميق في فهم علوّ التعبير في اللسان العربي. وظهر بعد ذلك علماء وأدباء كثيرون، كان لكل واحد منهم بصمة في تطوير النظر البلاغي الذي بمقتضاه يتذوق المرء الكلام البلاغي. لكنَّ أبرزهم على الإطلاق عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١ هـ) الذي وضع أسس نظرية كاملة للبيان العربي، هي نظرية النظم، وفيها يربط بين النحو والبلاغة برباط قوي، حتى إنك تتصور المقوله

(١) معاشر بن المثنى، مجاز القرآن ج ١، تحقيق محمد فؤاد سزكين، القاهرة: مكتبة الخانجي، د. ت، ص ١٥.

اللسانية المعاصرة: النحو بلاغة، والبلاغة نحو، ماثلة أمام عينيك. ثم ظهر بعد ذلك علماء كثيرون عملوا على تطوير النظر البلاغي الذي به يُتذوق الكلام البلين، إلى أن جاء السكاكي (ت ٦٢٦هـ)، وألف كتابه: المفتاح وقد ظهرت فيه النزعة التعليمية أكثر من الحرص على بيان الذوق الرفيع في اللسان العربي. وكان لهذا الكتاب أثر كبير في ما جاء بعده من علوم البلاغة.

إن التاريخ (بالهمزة لا بالألف) بالعصور والسنوات، لتطور علوم البلاغة العربية أمر غير منكور، لأنه يكشف لنا عن تطور علوم البلاغة. لكن هذا البحث لا يهدف إلى الوصول إلى هذه الغاية، فقد أشبعها العلماء والدارسون بحثاً، وفي ما قالوه خير كثير. ولكن البحث يهدف إلى تطور الفن البلاغي نفسه عند العرب أنفسهم، بغض النظر عن الدرس البلاغي عند العلماء في العصور اللاحقة. ومن هنا تأتي أهمية هذا البحث، فإن أحداً من الباحثين لم يحفل بهذا الموضوع، وسنرى تحقق هذا التصور في أثناء هذا البحث. وإن معرفة ذلك من شأنه أن يوضح كيف تطور الذوق العربي نفسه، وكيف أن الوعي البلاغي كان عامل رئيسي في تطوير العربية، كما كان الوعي اللغوي عاملاً أساسياً في تطوير الوعي الجمالي بعامة، والوعي البلاغي خاصة.

#### أسئلة الدراسة:

ثمة سؤال رئيس تهدف الدراسة إلى الإجابة عنه وهو: هل يمكن قراءة تطور الفن البلاغي الذي كان يجري على ألسنة العرب بمقتضى النظر التداولي التقديرية؟ وهناك أسئلة أخرى فرعية تتبع من هذا السؤال وهي:

١. ما أغراض التشبيه التي كانت تجري على ألسنة العرب؟ وما علاقة ذلك بالتطور اللغوي؟
٢. ما التصور المفترض الذي على أساسه يمكن تحديد الترتيب الذي يمكن على أساسه معرفة نشوء كل فرع من فروع التشبيه معرفة تقريبية؟ وما علاقة ذلك بالتطور اللغوي؟
٣. ما علاقة الرابط بين أدوات التشبيه بالوظائف الجمالية التي تحملها تلك الأدوات في التشبيه؟
٤. ما التفسير الذي يمكن تبنيه لكثرة ورود التشبيه في الشعر خاصة، والأدب بعامة؟

**منهج الدراسة:**

قد يُطَّلَّب أن منهج هذه الدراسة هو المنهج التاريخي، وليس الأمر كذلك، فإن هذا هو منهج العلماء المعاصرين الذين أحسنوا استخدامه في فهم علم البلاغة من حيث هي علم. منهج هذا البحث هو المنهج اللساني التداولي في قراءة تطور فنون البلاغة، لا من حيث هي قواعد علمية استتباطها العلماء جيلاً بعد جيل. وهذا منهج مختلف عن المنهج التاريخي للبحث، من حيث إن هذا الأخير يقدر التطور تقديرًا استنتاجياً، فهو كما يسمى في الدرس اللساني المعاصر: ما بعد المنطوق *metalanguage*، لأن أحدًا لا يستطيع أن يحدد الزمن المحدد الذي نشأ فيه كل فرع من فروع التشبيه على ألسنة العرب، ولا أقصد علماء البلاغة، ولكن النظر اللساني التداولي يساعد على وضع تصور للترتيب التطورى لفروع التشبيه مثلاً. وهذا هدف أساسى يسعى هذا البحث إلى الولوج في خضممه.

لا يسعى المنهج اللساني التداولي الحديث إلى إحلال نفسه محل البلاغة، ولكنه يشق الطريق إلى فهمها، مع ما يتضمنه ذلك من الولوج في المضمنون الدلالي للكلام، وتدبر بعيدًا في استخراج مضامينه الدلالة في الفكر والجمال.

**الدراسات السابقة:**

لم يكن البلاغيون معنيين بدراسة تطور الفنون البلاغية دراسة تعلم على ترتيب نشوء كل فن من فنونها، ونشوء كل فرع من فروع هذه الفنون. ولذلك لم ينصرف اهتمامهم إلى هذا الموضوع. وما ورد من لفقات ذكية عند الجاحظ في البيان والتبيين تدل على انبهار السامعين بالقول الرفيع، والكلام البلاغي. وما جاء في كتاب الدكتور شوقي ضيف: *البلاغة تطور وتاريخ* فهو دراسة تاريخية معمقة للدرس البلاغي عند العلماء والمفسرين، وليس دراسة لتطور الفن البلاغي نفسه عند العرب. وقد عمل ما كان يجري من تسابق بين الشعراء في سوق عكاظ وذى المجاز وغيرهما هو من هذا القبيل. ولذلك يبدؤون به باعتباره منشأ تاريخياً مقرروءاً لتاريخ البلاغة. لا نستطيع القول إن المكتبة البلاغية ليس فيها شيء مما يريد البحث أن يصل إليه. لقد أمدت مراجع هذا البحث تصورات أساسية بمادة غزيرة.

## المبحث الثاني: التشبيه - تعريفه، أنواعه، وتطوره

في هذا المبحث مطلبان هما: مفهوم التشبيه وتعريفه، والثاني أنواع التشبيه وتطورها بالتقدير التداولي.

### المطلب الأول: تعريف التشبيه

يُعرف بعضهم التشبيه بأنه "الدلالة على مشاركة أمر لآخر" و بأنه "الحاق أمر بأمر بأداة التشبيه لجامع بينهما<sup>(١)</sup>. إن التشبيه أكثر من كونه مشاركة، وإلا لصح أن تكون عبارة: "زيد شريك لعمرو في المسؤولية" تشبيها، وليس الأمر كذلك. ولو كان إلحاقاً لكان عبارة: "فلان ملحق بمن بني فلان" تشبيها، وما هو كذلك. والذي نراه أن التشبيه وصف شيء بشيء آخر لصفة أو أكثر مشتركة بينهما.

وبمقتضى النظر التداولي، فإن وصف المشبه بالمشبه به لا يعني أنهما قد أصبحا متطابقين، فقولنا زيد كالأسد، يعني بادي الرأي أنه ليس أسدًا، ولكنه يشبهه، ويعني كذلك أن المشبه به غاية يُتوخى الوصول إليها. ولذلك قالوا: المشبه به أقوى من المشبه، أي أن المشبه به أقوى في الصفة من الركن الأول الذي هو المشبه. ولو لا ذلك لما كان لتشبيه شخص بأنه أسد قيمة تُرجى. وينطبق هذا على التشبيهات السلبية والسلبية. أما السلبية فهو أن تشبه شيئاً مكروراً بشيء آخر مكروراً، لأن نقول فلان كالثعبان. وأما السلبية فكالنفي في مثل قوله تعالى: (وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُم بِسُكَارَى) (الحج ٢)، فنفي كونهم سكارى بعد أن وصفهم بأنهم سكارى، يعني أن ثمة صفة مشتركة بين المشبه والمشبه به، تكون موجودة في السكارى، فهم إذن سكارى بهذا الاعتبار، لكنها غير ما يكون في السكارى، فهم ليسوا سكارى باعتبار آخر. وهذا قائم على مبدأ التشاكل والتباين اللذين يتكاملان في إنشاء منظومة تصويرية، تسير فيها خطوط التشابه والتباين على نحو تكاملى، لا تناقض فيه. ولسنا نفرق بين تطور اللغة واجتماع التشاكل والتباين في التشبيه، فإنهم لما أرادوا أن يبلغوا حدّاً واضحاً في

(١) عباس، فضل حسن. البلاغة - فنونها وأفاناتها، البيان والدبيع (١٧٦)، عمان: دار الفرقان، ٢٠٠٧، ص ١٧.

تشبيه شيء آخر، أظهروا ما بينهما من تماثل في الصفات، وأسقطوا من النطق ما يتباينان فيه، فقالوا زيد كالأسد – أو أي تعبير تشبيهي آخر – وأسقطوا من النطق أنه ليسأسداً، وظل ذلك مفهوماً مما وراء اللغة، بحسب التعبير الشائع في الدراسات التداولية المعاصرة.

## المطلب الثاني: أنواع التشبيه وتطورها

### أولاً: التشبيه المفرد

هو التشبيه الذي يكون فيه كل من المشبه والمشبه به مفرداً، فلا هو تمثيل حالة ظاهرة بحالة أخرى ظاهرة، ولا هو حالة ضمنية بين طرفي التشبيه. وكونه مفرداً لا يعني أنه كلمة واحدة فقط، فقد يكون تعبيراً من مضاد ومضاف إليه مثل قولنا: رجل العلم كالسيف في دفع الباطل. وآية كونه مفرداً في هذا المثال أنه يمكن أن تستبدل به كلمة واحدة، هي كلمة (العالم)، ويمكن أن يكون مختصاً بوصف كما في: الرجل الصادق كحدّ السييف، ويمكنك أن تستغني عن الموصوف (الرجل)، فنقول: الصادق كحدّ السييف، وهكذا في كل ما يشبه ذلك.

إن من خصائص التطور اللغوي ومقتضياته أن الحسيات تغلب على التجريد في البدایات، وفي النشأة الأولى للغة. وهذه القضية أصبحت في الدرس اللساني المعاصر من البدھيات الأساسية. ومن هذه الخصائص أيضاً أن التفصيل الحسي يكون له حضور واضح في البداية، ثم يأخذ التجريد مكانه في تطوير التعبيرات اللغوية. وما هو واضح لدينا أن الحذف والإضمار صورتان من صور التجريد، لأن المتكلم يفصح عن بعض ما يريد بما يقول، ويترك للمنتلقى بعضاً آخر يتصوره أو يقدّره، وهذا تجريد، لكنه أقرب درجات التجريد إلى المحسوسات.

في ضوء هذه القاعدة نستطيع أن نتصور أن التشبيه المرسل المفصل كان في المرحلة الأولى من تاريخ التشبيه في العربية، لأن أركان التشبيه الأربعة تجتمع فيه، وهي: المشبه، والمشبه به، وأداة التشبيه، ووجه الشبه. وعلى ذلك يكون التعبير عن سعة الكرم مثلاً في مثل قولهم: **فلان كالبحر في كرمته**، وكل ما كان على هذه الصورة من التشبيه، أقدم من التشبيهات التي نشأت عنه بعد ذلك. وقد سُمّي البلاغيون هذا التشبيه بالمرسل المفصل، لأن أداة التشبيه مرسلة في العبارة، أي موجودة فيها

وجوداً نطقياً وليس تقديرية. ووصفوه بأنه مفصل، لأن العرب فصلت التشبيه بما هو كائن في المشبه والمتشبه به. وما نجده في هذا التشبيه اتساع التعبير وتضييق المعنى، بالقياس إلى الأنواع الأخرى من أنواع التشبيه. وبيان ذلك أنه كلما زاد المجال اللفظي بالتفصيل ضاق المعنى<sup>(١)</sup>، فقولنا مثلاً: فلان كالجبل في ثباته، أوسع في المجال اللفظي من: فلان كالجبل، لكنه أضيق في المعنى من قولنا: فلان كالجبل، لأن حذف وجه الشبه يفتح المجال لتقديرات دلالية أخرى، فقد يكون فلان هذا مثل الجبل في ثباته، أو شموخه، أو ما شئت من مثل هذه التقديرات. ومثل ذلك يقال في عبارة: فلان كالكوكب الدرّي في تلّائه، فإن سعة المجال اللفظي حصرت التشبيه في التلّاء فقط، في حين أتنا لو قلنا: فلان كالكوكب الدرّي فقد ضيقنا المجال اللفظي، ولكننا وسعنا المعنى، فقد يكون التقدير الدلالي الذي يدل عليه التشبيه: فلان كالكوكب الدرّي في الجمال، أو في العطاء، أو في الحيوية، أو في الحضور، أو ما شئت من مثل هذه التقديرات. هذا يوضح لنا – في التحليل الأخير – أن التشبيه الذي يسميه البلاغيون: التشبيه المرسل المجمل – أي الذي تكون فيه أداة التشبيه موجودة، وكذلك المشبه والمتشبه به، مع عدم وجود الركن الرابع وهو وجه الشبه – أقدم من التشبيه المرسل المفصل، (أي الذي يحذف منه وجه الشبه فقط) بل هو أقدم التشبيهات جميعاً.

أما حذف أداة التشبيه، فيمثل مرحلتين من التطور. وقبل الولوج في الحديث عن تَيْنِك المرحلتين أودّ أن أشير هنا إلى أن الفرق هائل في الدلالة بين قولنا: فلان كالجمل، وفلان جمل. ذلك أن الكاف للتقرّيب، أي للتقرّيب المشبه من المشبه به. فلما حذفت الكاف من قولنا: فلان جمل، دل ذلك على أن التقرّيب بين المشبه والمتشبه أوضح وأمثل من أن يُحتاج معه إلى أداة لهذا التقرّيب. هذا هو الوعي اللغوي الدلالي الذي كان يتمثل في أذهان العرب وهم يطوروون لغتهم، ويطوروون فنونها التعبيرية، ومنها التشبيه دون شك. أما المرحلتان اللتان مرّ بهما حذف أداة التشبيه، فقد أظهرتا لنا صورتين من صور التشبيه هما: التشبيه المؤكّد المفصل، في مثل: زيد بحر في كرمه، والتشبيه المؤكّد المجمل، وهذا الأخير هو الذي يسميه البلاغيون التشبيه البليغ. وعلى ذلك نستطيع أن نتصور تصوراً افتراضياً لترتيب تطور التشبيه المفرد الذي يشمل هذه التشبيهات الأربع على النحو الآتي:

(١) انظر:

p 114. Cambridge University press, in Linguistics. j. Allwood & et al. (1981). Logic

أولاً: التشبيه المرسل المفصل في مثل: لغة فلان كالسيل في تدفقها. وقد وضمنا سبب تصورنا لأقدمية هذا النوع من التشبيه.

ثانياً: التشبيه المرسل المجمل في مثل: لغة فلان كالسيل. أما تصور مجيء هذا التشبيه بعد التشبيه السابق مباشرة في التطور، فإن حذف وجه الشبه أقل تجريدا من حذف أداة التشبيه، لأن حذف أداة التشبيه يفتح الحد التقديرية للمطابقة بين المشبه والمشبه به.

ثالثاً: التشبيه المؤكّد المفصل مثل: لغة فلان سيل في تدفقها.

رابعاً: التشبيه المؤكّد المجمل في مثل: لغة فلان سيل. وأما كون هذا التشبيه هو غاية تطور أقسام التشبيه المفرد، فلأن فيه تجريدين هما: حذف وجه الشبه، وأداة التشبيه. قال سعد الدين التفتازاني: "وأوكدها (التشبيهات) ما حُذف فيه الوجه والأداة" <sup>(١)</sup>. ومن بدائع التطور في هذه التشبيهات ما هو آت:

١. مع أن الثابت في الدرس اللغوي المعاصر أن اللغات تستغني عن كثير مما كان في مراحل نموها القدّمي وتطوّيه من الاستعمال، فإن التشبيهات المفردة التي ذكرناها، بقيت كلها ماثلة في العربية الفصيحة، لا باعتبار كونها من الرسوبيات اللغوية، ولكن باعتبار أنها تؤدي وظائف جمالية لا يستغني عنها، قال ابن يعقوب المغربي "فيخاطب بكل من هذه الأوجه في هذه الأبواب بما يناسب المقام من الخفاء والوضوح، ويُعرف ذلك بهذا الفن، ويأتي ما فيه" <sup>(٢)</sup>.

٢. لقد كانت العربية تطور نفسها بما هو جديد، وكانت تطور نفسها كذلك بالإبقاء على ما هو وظيفي يصلح للحاضر والمستقبل مما هو قديم. وإنكار القدم يعني إنكار أنفسنا في النهاية، لأننا نمثل ماضينا في حاضرنا، وما نحن إلا نتاج الماضي والحاضر، وكذلك اللغات الإنسانية. والعربية خير ما يمثل هذه المقوله.

(١) التفتازاني، سعد الدين. شرح التلخيص، ضمن مجموعة شروح التلخيص، الجزء الثالث، ص ٢٦١.

(٢) المرجع السابق، الجزء الثالث، ص ٢٦١.

٣. لا نستطيع أن نفصل التشبيهات بصفة عامة عن المبالغة<sup>(١)</sup>، بل إن التشبيه من المبالغة قريب من قريب، فإنك وأنت تصف شخصاً بأنه أسد أو كالأسد، أو بحر أو كالبحر، فإنك في ذلك تشق الطريق إلى مبالغة واضحة. وما هو معروف أن البلاغيين العرب جعلوا المبالغة فناً مستقلاً بذاته، مما يعني أنهم لم يفطنوا إلى علاقة التشبيه بالبالغة.

٤. ذهب بعض اللسانيين المعاصرین إلى أن تطور اللغة يكون على نحو من العشوائية التي يظهر فيها عدم الانتظام<sup>(٢)</sup>. وإذا طبقنا كلامهم هذا على ما استقرّ عليه استمرار استعمال الأنواع الأربع من التشبيه المفرد، انتهينا إلى نزع وظيفة جمالية مرتبطة بالموافق المختلفة. هذه المواقف هي التي كانت تستدعي استعمال هذا النوع أو ذاك من التشبيهات المفردة. فلا يكون في ذلك شيء من العشوائية التي ادعواها.

٥. إن تطوير التشبيهات المفردة على النحو الذي وضحتنا تصورنا له، كانت قضية التجريد أساسية فيه. وهي مسألة مرتبطة بتطور الوعي والذوق الجماليين عند العرب، فإن تطور الوعي الذهني للجمال هو المصدر الذي يحدث بлагة القول، فكما أن الوعي الذهني في تطور، فإن القول البليغ متطور تبعاً لذلك.

٦. كانت قضية التشاكل والتبابن ماثلة في الوعي الذهني عند العرب، وهم يتأنلون ما ينبثق من جمال التعبير على ألسنتهم، فإن اللغة لا تكتمل إلا بوجود التشاكل والتبابن في حاضرها الذي يمثل حضور الوعي الذهني، والتذوق الجمالي. والتشبيه مرتب بهذه القضية، بل هو مظهر لها، لأنه صورة معبرة عن قضية التشاكل والتبابن. وقد تنبأ بعض الغربيين إلى قضية التشاكل والتبابن هذه، ومنهم ياكوبسون Jacobson الذي أولى اهتماماً بالغاً لهذه الثانية، وأظهر أثراً لها في تحليله بعض النصوص الشعرية.

٧. إن في مراحل التطور التي ذكرناها آنفاً ما يدل على أن المعنى كان سيد الموقف في تطور العربية وتعباراتها وتشبيهاتها.

(١) انظر: Donald Freeman (197), . Linguistics and Literary Style, Holt, Rinehart and Winston, p231.

(٢) انظر: Theodora Bynon (1988). Historical Linguistics. Cambridge University Press, p 21

٨. إذا نظرنا إلى أدوات التشبيه باعتبارها روابط فقط فإن ذلك النظر قد يفسد الوظيفة الجمالية التي تؤديها أدوات التشبيه في بناء الصورة التشبيهية. لا ننكر أن تلك الأدوات تؤدي تلك الوظيفة. ولكنها في نظرنا وظيفة جمالية بلاغية، وليس للربط المجرد عن الجمال. وللأدوات وجود مستكئن في بناء التشبيه حتى عندما تسقط أداة التشبيه. فإن عبارة فلان أسد تحمل بين طياتها أداة تشبيهية مفترضة يدركها السامع حتى وهي غير موجودة، فيفهم من التشبيهين الآتيين: زيد أسد، وزيد أسد في الشجاعة، أنه يشبه الأسد. فنحن لا نستغنى عن تصور هذه الأداة حتى ونحن نسقطها من التشبيه.

و قبل أن نبرح الحديث عن هذا الموضوع لا بد لنا من وقفة متأنية عند تطور استعمال أداة التشبيه، فنحن نعلم أن أداة التشبيه يمكن أن تكون الكاف، والأداة المركبة (كأن)، ويمكن أن تكون بالاسم (مثل)، وبغيرها من الكلمات التي تدل على التقريب الذي غايتها التشبيه، وهي معروفة في الدرس البلاغي، وليس لنا حاجة في ذكرها هنا. والأصل في هذه الأداة أن تكون مفردة غير مندمجة مع غيرها، فتقول: فلان كالأرنب، أو فلان مثل الأرنب. هذا هو الأصل، ولكن هاتين الأداتين اندمجتا في مرحلة لاحقة في الكلمة واحدة هي (كممثل). ولا يمكن أن تكون هذه الكلمة الأخيرة هي الأصل، لأنه عند وجود المكَوتين (الكاف + مثل) – وكلٌّ منها يؤدي الغرض التشبيهي بمفرده – لا بد أن يكون كل واحد منهما أقدم منهما مجتمعين. هذا يعني أن الكاف وحدها، أقدم من (كممثل). وكذلك الشأن في (مثل)، فإنها أقدم منهما مجتمعين في الكلمة واحدة.

لكن أيهما أقدم: الكاف أم الكلمة (مثل)؟ إننا نتصور تصوراً افتراضياً – لا ينفيه شيء إلا إثبات عكسه إثباتاً أرجح منه – أن الكلمة مثل أقدم من الكاف، لأن دلالة الكلمة (مثل) على التشبيه دلالة أصلية فيها، في حين أن دلالة الكاف ذهنية، فالحرف في ذاته يدل على المعاني التي تُعطى له من السياق، فهي ليست منه في الأصل، ولكنها تُعطى له من غيره، وهو السياق. وهذا يعني أن دلالة الكاف على التشبيه مرحلة لاحقة لمرحلة الكلمة الدالة على التشبيه بنفسها، وهي (مثل). لكن وظيفتها الدلالية مختلفة عن دلالة (كممثل) دون شك.

ينبغي أن نتبه - في هذا السياق - إلى أن شأن الكلمة المركبة (كمثل) في ذلك كشأن الكلمة المركبة (كأن)، فهي مركبة من الكاف وأن مع اختلاف كبير في الدلالة. ففي قولهم: كأنَّ فلاناً قمر، تقليل من شأن التوكيد الذي تدل عليه أداة التوكيد (أن)، فعبارة إنَّ زيداً قمرًّا أقوى من: كأنَّ زيداً قمر. والسبب في ذلك هو أنَّ الكاف قللت من دلالة أنَّ على التوكيد.

ثمرة هذه المعرفة الجزئية التفصيلية تفيد في فهم النصوص فيما أوضح، وهذا ماثل في صحة فهم قوله تعالى: (لَيْسَ كَمِثْلَهُ شَيْءٌ) (الشورى ١١). فقد ذهب العلماء مذاهب شتى في إعراب الآية، وكان الهدف من كل إعراب تخلص الآية مما علق في أذهانهم من شبهة. ولا يبرأ واحد من هذه التصورات من نقص في التصور. فقد ذهب الزمخشري (ت ٥٣٨ هـ) إلى أن ذلك من باب الكناية، فقد كانت العرب تقول: "مِثْلَكَ لَا يَبْخُلُ" فكفوا البخل عن مثله وهم يريدون نفيه عن ذاته، فكأنهم إذا نفوا الوصف عن مثل الشخص، كان نفيًا عن الشخص<sup>(١)</sup>.

قلت: هذا التقدير لا يستقيم، لأن العرب كانت إذا أرادت نفي الشيء عن مثل الشخص، لم تكن تقصد أن تنتفي وجود مثيلٍ لذلك الشخص، بل كانت تثبته، لكنها كانت تنتفي أنه يفعل ذلك. وبهذا لا يستقيم تقدير الزمخشري. ثم انظر إلى ما ذهب إليه أبو حيان (ت ٤٥٧هـ) الذي أعاد ما ذهب إليه الزمخشري بألفاظه دون تغيير كبير، ثم استشهد بما نسبه إلى أوس بن حجر (ت ٢٥٢هـ)، وليس موجوداً في ديوانه فقال: "ومثل الآية قول أوس بن حجر":

لِيْسَ كَمِثْلِ الْفَتَى زَهِيرٍ خَقُّ يُوازِيْهِ فِي الْفَضَائِلِ<sup>(٢)</sup>  
وَمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ السَّمِينُ الْحَلَبِيُّ (ت ٧٥٦هـ) لَا يُخْتَلِفُ كَثِيرًا عَمَّا ذَهَبَ إِلَيْهِ الزَّمْخَشْرِيُّ وَنَقْلَهُ عَنْهِ  
أَبُو حِيَانَ، إِلَّا أَنَّ السَّمِينَ أَضَافَ إِلَيْهِ "أَنَّ الْكَافَ زَائِدَةً فِي خَبْرِ لِيْسَ، وَشَيْءٌ اسْمُهَا ... قَالُوا: وَلَوْلَا  
ادْعَاء زِيَادَتِهَا لَلَّزِمَ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِثْلٌ"<sup>(٣)</sup>.

(١) الزمخشري، محمود بن عمر. الكشاف ٤٦٢/٣

(٢) السمين الحلبي، أحمد بن يوسف. الدر المصور، تحقيق أحمد الخراط، دمشق: دار القلم ١٩٩٣/٩٥٤٣.

(٣) (أبو حيان) الأندلسى، محمد بن يوسف. البحر المحيط ٤٨٤/٧.

قلت: ولو أنهم نظروا إلى المركب التشبيهي (كمثل) كما ينظرون إلى (كأن) على أساس أنها وحدة تشبيهية كاملة، بغض النظر عن مكونيّها، لما ذهبو إلى هذه التقديرات التي لا تتفق عن الله تبارك وتعالى ما أرادت الآية أن تتفق عنه. فالكلمة المركبة (كمثله) تؤدي التشبيه بنفسها وهي مركبة، ولم تعد تؤدي بتكوينها منفصلين. والكلمات المركبة التي تؤدي وظيفة واحدة بغض النظر عن مكونيّها الأصليين كثيرة في العربية منها: لولا، ولوّما، وما عدا، وما خلا، وإنّما، وإنّما (أصلها إن + لا)، وألا (باللام المخففة لِإفادة التبيّه)، وأيمن المستعملة في القسم. وهكذا (كمثل) فإنّها تؤدي التشبيه بنفسها مركبة، ولم يعد للتشبيه بتكوينيه: الكاف ومثل، وجودٌ مستقل. وهي على كل حال مرحلة لاحقة لهذين المكونين، ولكن دون أن يمحو اللاحق وجود المكونين السابقيين وهمما مستقلان.

وفي هذا المجال لا بد أن نفرق بين الكلمتين المركبتين: كَمَثَلُ، وَكَمِثْلُ، وهذه الأخيرة هي التي تحدثنا عنها، وهي أداة تشبيه مركبة، تؤدي وظيفتها باعتبارها أداة واحدة مركبة، بغض النظر عن الجزعين اللذين تتركب منها. والكلمة الثانية هي كَمَثَلٌ، بفتح الميم والثاء. فهذا التركيب مكون من الكاف، ومثل. والتشبيه مقتصر على الكاف. أما (مثل) فتعني: شأن، كما في قوله تعالى: (إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ) (آل عمران ٥٩)، فكأنه قال: إن شأن عيسى عند الله كشأن آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فكان.

## ثانياً: التشبيه التمثيلي

هو التشبيه الذي يكون فيه كل من المشبه والمشبه به حالة مركبة، وقد تكون أداة التشبيه موجودة في التركيب، كما في قوله تعالى: (مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبَصِّرُونَ) (البقرة ١٧). ومثل ذلك ما قاله النابغة الذبياني (ت ٩٩٩ - ١٨ ق. هـ):<sup>(١)</sup>

فِإِنَّكَ شَمْسٌ وَالْمُلُوكُ كَوَاكِبٌ إِذَا طَلَعْتُ لَمْ يَبْدُ مِنْهُنَّ كَوْكِبٌ

وتفسيره: إنَّكَ مثلك بين الملوك كمثل الشمس التي إذا طلعت اختفت مع طلوعها النجوم، وكذلك أنت في الملوك إذا ظهرت اختفوا. وقال المتبي (ت ٣٥٤هـ) يصف أعرابية وقع في غرامها، مع ما فيها من تَمَنُّ وإباء:

(١) النابغة الذبياني، زياد بن معاوية، ديوانه، ص ٨٨، والبيت من البحر الطويل.

كأنها الشمس يُغِي كفَ قابضِه شعاعُها، ويَرَاهُ الْطَرْفُ مُقْرِباً<sup>(١)</sup>

ويظهر في هذا التشبيه مقابلة مركبة بين حالتين، فإن الشاعر يقابل بين أنس حبيبه، على ما فيها من تناهٍ عن الوجود في يد حبيبها، بشعاع الشمس الذي لا يستطيع المرء أن يقبض عليه بكتفه، على ما يظهر من قرب منه إليه.

وقد تكون العلاقة بين المشبه والمشبه به في التشبيه التمثيلي بعيدة، دون أن يضعف ذلك قدرة بعض الشعراء على الإبداع في التصوير. وقد جاء توضيح هذه المسألة عند يحيى بن حمزة العلوي ت (٧٤٥هـ) بعد أن استشهد بقول المتّبّي:

تُشَرِّقُ أَعْرَاضُهُمْ وَأَوْجُهُمْ كأنهَا فِي نُفُوسِهِمْ شَيْئُمْ<sup>(٢)</sup>

قال العلوي واصفاً العلاقة بين المشبه والمشبه به في مثل هذا البيت، بأنه لا جامع بينهما ولا رابطة تشملهما<sup>(٣)</sup>.

ويستنتج من كون التشبيه التمثيلي مركباً عدة أمور:

أولها: أننا - باعتبار التطور اللغوي والحس والوعي الجماليين - نتصور أن نشوء التشبيه التمثيلي كان متأخراً عن نشأة التشبيه المفرد.

وثانيها: أن التشبيه التمثيلي نفسه هو صورة من صور تطور الوعي الجمالي اللغوي الذي يصل الأشياء بعضها بعض على الرغم من تباعد المشبه والمشبه به.

وثالثها: أن التشبيه التمثيلي الذي يبدو فيه المشبه والمشبه به متباعدين (لا جامع بينهما، ولا رابطة تشملهما بتعبير العلوي) هو مرحلة متأخرة من مراحل تطور هذا النوع من التشبيه، بمعنى أن إبراد التشابه بين ركني التشبيه مع ما بينهما من تباعد ظاهري، دليل على تطور العربية والذهنية العربية في الوصول إلى هذه المرحلة، دون أن تمحو المراحل التي قبلها في تطور أنواع التشبيه المفرد.

(١) المتّبّي، ديوانه، بتحقيق عبد الرحمن البرقوقي، ج ١، ص ١٩٠، والبيت من البسيط.

(٢) المتّبّي، المرجع السابق، ج ٢، ص ٤١٧، والبيت من المنسّر.

(٣) العلوي، يحيى بن حمزة، الطراز، تحقيق الشرباني شريدة، ج ١، ص ٢٣٢.

ورابعها: أن التشبيهات ربما كان مجالها في الشعر أوسع من مجال النثر، وإن كان وجودها فيه غير منكور، فقد تأكّد ذلك بوجود هذا التشبيه في القرآن الكريم، وفي بعض كلام العرب.

وخامسها: أن نشأة هذا النوع المركب من التشبيه مرتبطة بتطور الخيال، وقدرته على خلق الروابط بين الأشياء بصورة تُحدث صدمة في الوعي التخييلي عند المتلقي، فتجعله يعيش قدرًا من التجربة الشعرية بأبعادها الذهنية والخيالية والعاطفية عند الشاعر.

وسادسها: أن التشبيه التمثيلي أقل نسبياً من التشبيه المفرد، لكونه أكثر تركيباً من التشبيه المفرد، ولأن فيه درجة من التجريد الذهني – وهو التجريد الذي يجعل خيال الشاعر أو الأديب – يربط بين أمرين ليس بينهما رابط، ولكن الشاعر هو الذي يوجد هذا الرابط.

عرفنا إذن مرتبة التشبيه التمثيلي في النشأة، فتصور نشوئه بعد التشبيه المفرد يؤيده المنطق العلمي. ولكنه لا يوجد أثر مكتوب يحدد لنا نشأة هذين التشبيهين. والتوصّل إلى الأصل وما تفرع عنه مسألة يمكن إدراكتها بالمنطق العلمي، وما تؤتيه البيانات الموضوعية من دلائل داخلية.

وقد جاء كثير منه في القرآن الكريم كما في قوله تعالى: (فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْبِطْ يَسْرَحْ صَدَرَهُ لِلإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلْ صَدَرَهُ ضَيْقًا حَرَجًا كَانَمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ) (الأنعام ١٢٥).

وقد تطور هذا النوع من التشبيه بعد ذلك تطوراً كبيراً في العصر العباسي الثاني، وخاصة في شعر المتنبي الذي يقول:

كَانَمَا قَدْهَا إِذَا افْتَأَتْ سَكَرَانُ مِنْ خَمْرٍ طَرْفَهَا ثَمِيلٌ<sup>(١)</sup>

يشبه الشاعر حبيبه وهي تتحرك منفحة بأن قدّها يتّمايل كما يتّمايل الرجل الذي تسكره نظرة من عينيها. وإن التشبيه التمثيلي في شعر المتنبي كثير كثرة تستدعي أن تخصص له دراسة مستقلة.

(١) ديوان المتنبي بتحقيق عبد الرحمن البرقوقي، الجزء الثاني، ص ٢٣٢، والبيت من البسيط.

### ثالثاً: التشبيه الضمني

هذا التشبيه فيه قدر واضح من التجريد، فأداة التشبيه تكون ممحوقة، ولكنها مقدرة، لأن تقديرها هو الذي يعيد تركيب التشبيه، بمعنى أنه لو لا تقديرها لما كان هناك تشبيه. وفي التشبيه الضمني في الشعر يكون الشطر الثاني من البيت دليلاً أو برهاناً على صحة المقوله الموجدة في الشطر الأول، كما هو واضح في قول أبي العطاية (٢١٣ هـ):

إن السفينة لا تجري على اليأس<sup>(١)</sup>  
ترجو النجاة، ولم تسلك مسالكها  
وقول المتبي: وقول المتبي:

من يهُنْ يَسْهُلُ الْهُوَانُ عَلَيْهِ مَا لِجُرْحٍ بِمَيْتٍ إِيَّاهُمْ<sup>(٢)</sup>

يريد أن الإنسان الذي يكون هيناً في نفسه، فإنه يستسهل هوانه على الناس، مثلاً أن الميت لا يحس بالجرح. وتبدو المقوله التي في الشطر الثاني حكمة، وقد أصبحت مثلاً يتداوله الناس.

ومن خصائص التشبيه الضمني أنه أصعب أنواع التشبيه من حيث إن التوفيق بين المشبه والمشبه به قائم على تجريد، فلا علاقة أصلاً بين المشبه والمشبه به، ولكن الشاعر أقام هذه العلاقة فكان في تصوره لها بُعْدٌ في النظر والتأمل. ولما كان التشبيه الضمني قائماً على هذا القدر من النظر والتأمل والتجريد، كان أقل التشبيهات دوراناً على الألسنة. وقد تأتي على ديوان كامل ليس فيه تشبيه ضمني واحد، كما هو الحال في ديوان العباس بن الأحنف (ت ١٩٢ هـ)، وديوان ابن هانئ الأندلسى (ت ٣٦٢ هـ) ليس فيه تشبيه ضمني واحد، على كثرة ما فيه من الصور البلاغية من مجازات واستعارات وتشبيهات، وديوان ابن منير الطرابلي (ت ٥٤٨ هـ) ليس فيه تشبيه ضمني واحد. وقد تأتي على ديوان كامل من دواوين الشعراء المعاصرین فلا تجد تشبيهاً ضمنياً واحداً فيه. من ذلك مثلاً ديوان معروف الرصافي (ت ١٩٤٥ هـ) الذي لا تجد فيه من أوله إلى آخره تشبيهاً ضمنياً واحداً. وكذلك ديوان إبراهيم ناجي (ت ١٩٥٨ هـ)، ودواوين عباس محمود العقاد (ت ١٩٦٤ هـ) العشرة المجموعه في مجلدين كبيرين بعنوان: ديوان العقاد، ليس فيه تشبيه ضمني واحد. وكذلك ديوان عبد المنعم الرفاعي (ت ١٩٨٥ هـ) على الرغم من كونه من شعراء الشعر المحافظ. وليس في هذا انتقاد من قدر شعر هؤلاء الشعراء، ولكن التشبيه الضمني هذه سببـه.

(١) ديوان أبي العطاية، ص ٦٣، والبيت من البسيط.

(٢) ديوان المتبي، الجزء الثاني، ص ٤٢٨، والبيت من البحر الخفيف.

## النتائج والتوصيات

### أولاً: النتائج

توصل هذا البحث إلى عدد كبير من النتائج الجزئية والكلية. أما النتائج الجزئية فمثبتة في ثنايا البحث. ومن أهم النتائج الكلية ما يأتي:

١. إن التشبيه بأنواعه كلها صورة من صور المبالغة، فقولك: زيد كالأسد هو في حقيقته مبالغة، لكن البلاغيين لم يشيروا إلى ذلك.
٢. وضع البحث تصوّرًا ترتيبياً لنشأة كل واحد من التشبيهات، بتطبيق المنطق التداولي في ترتيب الأحداث، وهو منطق يستربط الأحكام من داخل الموضوع حين لا يكون هناك دليل آخر قطعي على الترتيب.
٣. إن أحدث تشبيهين في اللسان العربي هما: التشبيه التمثيلي، والتشبيه الضمني.
٤. أقل التشبيهات دوراناً في العربية هي: التشبيه التمثيلي والتشبيه الضمني. والتشبيه الضمني أحدثهما. وقد بحثت عن التشبيه الضمني في عدد من الدواوين فلم أجده تشبيهاً ضمنياً واحداً، مثل ديوان الخنساء، وديوان العباس بن الأحنف.
٥. توصل البحث إلى تحديد المعنى المراد من قوله تعالى: "ليس كمثله شيء"، وهو المعنى الذي ذهب النحاة والمفسرون كل مذهب في تقديره. وكان سبب اختلافهم في الفهم عدم الانتباه الدقيق للأداة التشبيه المركبة "كمثله".

### ثانياً: التوصيات

ثمة أمور لا بدّ من متابعة دراستها، وفي مقدمتها ما يلي:

١. دراسة دوران التشبيهين التمثيلي والضمني في عدد آخر من دواوين الشعر.
٢. البحث عن جماليات التعبير البلاغي في التشبيهين التمثيلي والضمني.
٣. البحث عن ارتباط الزمان والمكان بتطور التشبيهات.

## المراجع

### أولاً: المراجع العربية

ابن الأحنف، العباس (١٩٢هـ/١٩٠٩م). ديوان العباس بن الأحنف، بيروت: دار صادر ٢٠٠٨.

الأندلسي، محمد بن هانئ (٥٣٦هـ/١٠٠٣م). ديوان محمد بن هانئ الأندلسبي، تحرير العيلاوي. بيروت: دار الغرب الإسلامي، ٢٠٠٨.

ابن بحر، عمرو "الجاحظ" (٢٥٥هـ/٧٧١م). البيان والتبيين، بيروت: دار الفكر للجميع، د. ت.

التفتازاني، مسعود (٧٩٢هـ/١٣٩٠م). شرح التفتازاني - ضمن مجموعة شروح التلخيص، القاهرة: مكتبة عيسى البابي الحلبي، ١٩٣٧.

الجرجاني، عبد القاهر (٤٧١هـ/١٠٧٨م). دلائل الإعجاز، تحرير محمود شاكر، القاهرة: مكتبة الخانجي ٢٠٠٤.

ابن الحسين، أحمد "المتبني" (٣٥٤هـ/٩٩٥م). ديوان المتبني بشرح عبد الرحمن البرقوقي، بيروت: دار الأرقام بن أبي الأرقام ١٩٩٥.

الذبياني، زياد بن معاوية "النابغة" (١٨٥هـ/٢٠٥م). ديوان النابغة الذبياني، تحرير محمد الطاهر ابن عاشور، تونس: دار سخنون للنشر والتوزيع ٢٠٠٩.

الزمخري، محمود بن عمر (٤٣٨هـ/١٤٣م). الكشاف، طهران: انتشارات آفتاب، د. ت.

شرف، حفيظ. الصور البيانية بين النظرية والتطبيق، القاهرة: نهضة مصر ١٩٦٥.

الطرابلسي، أحمد بن منير (٤٨٥هـ/١١٥١م). ديوان ابن منير الطرابلسي، تحرير عمر عبد السلام تدمري، بيروت: دار الجيل، ١٩٨٦.

عباس، فضل حسن. البلاغة - فنونها وأفاناتها، ط ١١، عمان: دار الفرقان ٢٠٠٧.

العقاد، عباس محمود. ديوان العقاد، بيروت: المكتبة العصرية، د. ت.

العكري، عبدالله (٦١٦هـ/١٢١٩م). إملاء ما مَنَّ به الرحمن، تحرير إبراهيم عطوه، القاهرة: مكتبة البابي الحلبي ١٩٦٩.

ابنة عمرو، تماضر "الخنساء" (٤٢٤هـ/٦٤٥م). شرح ديوان الخنساء، بيروت: مكتبة الحياة، د. ت.

ضيف، شوقي. البلاغة تطور وتاريخ، ط ١٢، القاهرة: دار المعارف ١٩٦٥.

العلوي، يحيى بن حمزة (٧٤٧هـ/١٣٤٨م). الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حفائق الإعجاز، تحرير الشربيني الشريدة، القاهرة: دار الحديث ٢٠١٠.

ابن المثنى، معاشر (٢٠٩هـ / ٨٢٤م). *مجاز القرآن*، ترجمة محمد سرزيكين، القاهرة: مكتبة  
الخانجي، ١٩٥٤.

ابن يوسف، أحمد "السمين الحلبي" (٧٥٦هـ / ١٣٥٥م). *الدر المصون*، ترجمة أحمد الخراط، دمشق: دار  
القلم ١٩٨٦.

ابن يوسف، محمد "أبو حيان الأندلسي" (٧٤٥هـ / ١٣٤٤م). *البحر المحيط*، بيروت: دار الكتب  
العلمية ٢٠٠١م.

### ثانياً: المراجع الأجنبية

Allwood, Jens; Lars-Gunnar; Osten Dahl. *Logic in Linguistics* (1981).  
Cambridge University Press.

Bynon, Theodora (1988). *Historical Linguistics*. Cambridge University Press.

Freeman, Donald (1970). *Linguistics and Literary Style*. Holt, Rinehart and  
Winston, Inc.

Gebanier, Bernard (1975). *The Enjoyment of Literature*. Crown Publishers,  
Inc., New York.

مُؤَشِّراتُ الْانْكِسَارِ وَمُحَفَّزَاتُ الْاِنْتِصَارِ فِي الْخِطَابِ الشَّعْرِيِّ الْفَلَسْطِينِيِّ  
مُدَارَسَةٌ أَيْدِيُولُوْجِيَّةٌ فِي "نَجْمَةٌ فَوْقَ بَيْتِ لَحْمٍ" لِخَلِيلِ تُومَا

د. طه غالب عبد الرحيم طه\*

تاریخ قبول البحث: ١٢/٧/٢٠٢٠ م. تاریخ تقديم البحث: ٢٠٢٠/٤/٢٠ م.

### ملخص

يقف هذا البحث على "مُؤَشِّراتُ الْانْكِسَارِ وَمُحَفَّزَاتُ الْاِنْتِصَارِ فِي الْخِطَابِ الشَّعْرِيِّ الْفَلَسْطِينِيِّ"، من خلال "مُدَارَسَةٌ أَيْدِيُولُوْجِيَّةٌ فِي "نَجْمَةٌ فَوْقَ بَيْتِ لَحْمٍ" لِخَلِيلِ تُومَا"; لما في المجموعة الشعرية؛ من المُفَارَقَاتُ الْحَدَّيَّةُ وَالْمَكَانِيَّةُ؛ في المستويات: الذَّاتِيَّةُ، وَالْجَمْعِيَّةُ، وَالْقَوْمِيَّةُ.

ويُجْلِي الباحث في التَّأَطِيرِ التَّمَهِيدِيِّ؛ أَطْرُ: (المَفَاهِيمُ، وَالْعُنْوَنَةُ، وَالْمَجْمُوعَةُ الشَّعْرِيَّةُ)، مستظهراً في الدَّرْسِ التَّحْلِيلِيِّ مُؤَشِّراتُ الْانْكِسَارِ: (الذَّاتِيُّ، وَالْجَمْعِيُّ، وَالْقَوْمِيُّ)، وَمُسْتَبْطِنًا مُحَفَّزَاتُ الْاِنْتِصَارِ: (الْوُجُودِيُّ، وَالْإِنْسَانِيُّ، وَالْإِسْتِشَرَافِيُّ)، الكائنة في المضامين النَّصِّيَّةِ، وَالأساليب البناءية، المُتَكَبِّةُ على تِقَانَاتِ: (الْتَّنَاصُّ، وَالْأَنْزِيَّاحُ، وَالرَّمْزُ، وَالْأَسْطَرَةُ)؛ لِغاِيَةِ تِبْيَانِ المُفَارَقَةِ الكائنة بَيْنَ: الْمِثَالُ، وَالْدُّونُ، بُوْحِيٍّ مِنَ الْحَيْزِ الْمَكَانِيِّ.

وتتبَّني المقاربة التَّحْلِيلِيَّةُ عَلَى "الْمَنْهَجِ الْوَصْفِيِّ"؛ فِي مَهَادِ الْحُدُودِ وَالْأَطْرِ الْعَامَّةِ، وَ"الْمَنْهَجُ الْاِسْتِدَلَالِيُّ"؛ فِي مُحَايَةِ الشَّوَاهِدِ الشَّعْرِيَّةِ الْمُخْتَلِفَةِ، وَ"الْمَنْهَجُ الْاِسْتِقْرَائِيُّ"؛ لِلْخُلوُصِ إِلَى الشَّيَّاتِ الْفَارِقَةِ فِي ظِلَالِ الْمُفَارَقَةِ؛ مَعَ إِضَاءَةِ نَافِذَةٍ لِأَنْظَارِ النَّقْدِ "الْبَنِيَّوِيُّ" وَ"السِّيمِيَّاَيِّيُّ".

**الكلمات الدالة:** مُؤَشِّراتُ الْانْكِسَارِ، مُحَفَّزَاتُ الْاِنْتِصَارِ، "نَجْمَةٌ فَوْقَ بَيْتِ لَحْمٍ"، خَلِيلُ تُومَا.

\* قسم اللغة العربية وأدابها، كلية العلوم والدراسات الإسلامية، قلقيلية، فلسطين.

حقوق النشر محفوظة لجامعة مؤتة. الكرك، الأردن.

## **Indicators of Refraction and Incentives for Triumph in the Palestinian Poetic Discourse**

### **An Ideological Study of "A Star Over Bethlehem" by Khalil Tuma**

**Dr. Taha Ghaleb Taha**

#### **Abstract**

This research discusses the indicators of refraction and incentives for triumph in the Palestinian poetic discourse through an ideological study of "A Star Over Bethlehem", " by Khalil Tuma; for what the modern and space-time paradoxes this poetry collection offers; at the individual, Collective, and national levels.

The researcher explains in the preamble the notions of concept, addressing and poetry collection, illuminating the indicators of refraction (subjective, collective and national), and explaining the incentives of triumph (existential, humanitarian and forward-looking), which are found in concepts and structures that are based on the techniques of intertextuality, displacement, symbolism, and mythology, to explore the distinction between the ideal and the decadent, based on space.

The research is based on the descriptive approach in the introduction, the inferential approach in defining poetic explications, and the inductive approach to conclude the unique features of paradox, to achieve the semiotic and structural criticisms.

**Keywords:** Indicators of Refraction, Incentives of Triumph, "A Star Over Bethlehem", Khalil Tuma.

## تأطير تمهيدي: مهادٌ في المفاهيم والعنون والمجموعة الشعرية

### الإطار الأول: مهادٌ في المفاهيم

يُعمق مفهوم الانكسار دواعي السُّكُون؛ ذلك أنَّ الأصل (كسر) يدلُّ على هشّم الشَّيء وَهَضْمِه<sup>(١)</sup>، ثمَّ إنَّ له من بعد إيحاءات: الفُتُور، واللَّين، والضَّعْف، والقَلَّة، والسُّقُوط، والدُّون<sup>(٢)</sup>، وللصَّوت في منحي: المَدْرَج، والمَخْرُج مُؤَشِّر الانحدار نحو الدُّون المُنْتَكِر؛ مما يحيل إلى استنطاق المائل الانكساري بِمُسَبِّبه وَمُسَبِّبِه؛ على جهة الْقُوَّة في الأوَّل، والضَّعْف البادي في الثاني؛ ذلك الذي ينفي إصلاحه، إلَّا أن تكون الإرادة النَّزَاعَة إلى الصُّعُود قَوَامَه نحو الاستهانة، تحت وطأة الآخر العميق الرَّاسِخ للانكسار.

بينما يُوصِّل الجذر (نصر) لسمة الخيرية؛ بدلاته "على إتيان خَيْرٍ وَإِيتَائِه"<sup>(٣)</sup>، مُؤَكِّداً، في ظلال المُشَتَّقَات الحسَّيَّة والعقلائيَّة، دلالات: الظَّفَر، والعَوْن، والعَطَاء، فضلاً عن: الخَيْر، والمَاء، والنَّمَاء<sup>(٤)</sup>؛ ولهذه الدلالات أن تُؤكَد السُّمُوَّ في غير جانبٍ؛ بما تحمله من القيم الإيجابيَّة، والمظاهر النَّمَائِيَّة، في المستويات الكونيَّة.

أمَّا مصطلح (الأيديولوجيا)، فيمكن اختزال مفهومه؛ على أنَّ النَّظام الفكريُّ والقيميُّ، المُتَسقُّ ضمن تصوُّراتٍ فَرْدِيَّة أو جَمْعِيَّة، مع تضمنُّه المقصديَّة السُّلُوكِيَّة؛ الَّتِي تُحدِّد الرُّؤيَّة التَّصوُّرِيَّة،

(١) ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريَّا، (ت ٣٩٥هـ / ١٠٠٤م)، *معجم مقاييس اللغة*، تحرير عبد السلام هارون، (د. ط)، دار الفكر، بيروت، (١٩٧٩م)، مادة (كسر).

(٢) يُنظر: الجوهرىُّ، أبو نصر إسماعيل بن حمَّاد، (ت ٣٩٣هـ / ١٠٠٣م)، *الصَّاحَاح؛ تاج اللغة وصحاح العربية*، تحرير محمد زكريَّا يوسف، (ط٤)، دار العلم للملايين، بيروت، (١٩٩٠م)، مادة (كسر)؛ وينظر: ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، (ت ١٣١١هـ / ١٣١١م)، *لسان العرب*، (ط١)، دار صادر، بيروت، (د. ت)، مادة (كسر)؛ وينظر: الفيروزآبادىُّ، مجد الدين محمد بن يعقوب، (ت ١١٧١هـ / ١٥٤١م)، *القاموس المحيط*، (د. ط)، دار الحديث، القاهرة، (د. ت)، مادة (كسر)؛ وينظر: الزُّبيديُّ، محمد مرتضى، (ت ١٢٥٥هـ / ١٢٩٠م)، *تاج العروس من جواهر القاموس*، تحرير عبد العليم الطَّحاوىُّ، (د. ط)، وزارة الإعلام الكويتية، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، (١٩٧٤م)، مادة (كسر).

(٣) ابن فارس، *معجم مقاييس اللغة*، مادة (نصر).

(٤) يُنظر: الجوهرىُّ، *الصَّاحَاح؛ تاج اللغة وصحاح العربية*، مادة (نصر)؛ وينظر: ابن منظور، *لسان العرب*، مادة (نصر)؛ وينظر: الفيروزآبادىُّ، *القاموس المحيط*، مادة (نصر)؛ وينظر: الزُّبيديُّ، *تاج العروس من جواهر القاموس*، مادة (نصر).

مُؤشراتُ الْأَكْسَارِ وَمُحَفَّزَاتُ الْأَنْتِصَارِ فِي الْخُطَابِ الشِّعْرِيِّ الْفَلَسْطِينِيِّ مُدَارَسَةُ أَيْدِيُولُوْجِيَّةُ فِي "تَجْمَهَةُ فَوْقِ بَيْتِ لَحْمٍ" لِخَلِيلِ تُومَا  
د. طه غالب عبدالرحيم طه

للقضايا الجوهرية، وتعكس الطموحات المجتمعية، وال حاجات الإنسانية؛ وذلك وفق المدارسة المفهومية، للمعجمات اللغوية<sup>(١)</sup>، والأدبية<sup>(٢)</sup>، والاجتماعية<sup>(٣)</sup>، والسياسية<sup>(٤)</sup>، والفلسفية<sup>(٥)</sup>، فضلاً عن الدراسات النقدية<sup>(٦)</sup>، والمقاربات الفكرية<sup>(٧)</sup>، والموسوعات المعرفية<sup>(٨)</sup>.

ويرتبط مفهوم "الأيديولوجيا"، في هذا الدرس، بمبدأ "الالتزام"، الذي أبان بدوياً طبانته تعريفه، بقوله: "يعني أصحاب الدّعوة إلى "الالتزام": أن يتقيّد الأدباء وأرباب الفنون، في أعمالهم الفنية، بمبادئ خاصةٍ، وأفكارٍ معيّنةٍ؛ يلتزمون بالتعبير عنها، والدّعوة إليها، ويُقرّبونها إلى عقول جماهير النّاس،

(١) يُنظر: عمر، أحمد مختار، (ت ١٤٢٤هـ / ٢٠٠٣م)، *معجم اللغة العربية المعاصرة*، (ط١)، عالم الكتب، القاهرة، (٢٠٠٨م)، ١ : ١٤٣، ١٤٤، (الهمزة / ٣٨١ - أبیولوجياً).

(٢) يُنظر: عبد النور، جبور، المعجم الأدبي، (ط٢)، دار العلم للملائين، بيروت، (قانون الثاني، بنابر/ ١٩٨٤م)، ص٤٤، (– أيديولوجياً)؛ وينظر: وهبة، مجدي والمهندس، كامل، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، (ط٢)، مكتبة لبنان، بيروت، (١٩٨٤م)، ص٧٠، (– باب الهمزة/ – أيديولوجيا، [Ideology])؛ وينظر: علوش، د. سعيد، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة؛ (عرض وتقديم وترجمة)، (ط١)، دار الكتاب اللبناني، بيروت، وسوشبريس، الدار البيضاء، (١٩٨٥م)، ص٤١، ٤٢، ٤٦ – الأيديولوجيا؛ وينظر: التونسي، د. محمد، المعجم المفصل في الأدب، (ط٢)، دار الكتب العلمية، بيروت، (١٩٩٩م)، ١: ١٤٧، (– حرف الهمزة/ – الأيديولوجيا)؛ وينظر: عنانى، د. محمد، المصطلحات الأدبية الحديثة؛ دراسة ومعجم إنجليزى عربى، (ط٣)، الشركة المصرية العالمية للنشر – لونجمان، القاهرة، (٢٠٠٣م)، ص٤٢، ٤٣، (– المعجم: ١٢٤) – الأيديولوجيا، العقائدية، [Ideology].

(٣) يُنظر: الصالح، د. مصلح، الشامل؛ فاموس مصطلحات العلوم الاجتماعية؛ إنجليزي - عربي؛ مع تعريف وشرح المصطلحات، (ط١)، دار عالم الكتب للطباعة والتوزيع، الرياض، (١٩٩٩م)، ص ٢٦٥، ٢٦٦، -(الأيديولوجية، [Ideology])؛ وينظر: وليمز، ريموند، (ت ١٤٠٨هـ / ١٩٨٨م)، الكلمات المفاتحة؛ معجم ثقافي ومجتمعى، تر: نعيمان عثمان، تقديم: طلال أسد، (ط١)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، (٢٠٠٧م)، ص ١٥٧ - ١٦٠ - (أيديولوجيا، [Ideology]).

<sup>44</sup> ينظر: البيطار، د. فراس، **الموسوعة السياسية والعسكرية**، (ط١)، دار أسماء للنشر والتوزيع، عمان، (٢٠١٣م)، ١: ٢٨، ٢٩، - المفاهيم والمصطلحات السياسية والعسكرية/ - أديبو لو حنة.

(٥) يُنظر: مجمع اللغة العربية، المعجم الفلسفى، (د. ط)، الهيئة العامة لشئون المطبع الأميرية، القاهرة، (١٩٨٣م)، ص ٢٩، (ـ حرف الألف) ١٧٢ - إيديولوجيا، [Ideology]؛ ويُنظر: لالاند، أندريه، (ت ١٣٨٣هـ / ١٩٦٣م)، موسوعة لالاند الفلسفية، تعریف: د. خليل أخْلِيل، إشراف: أَحْمَد عَوِيدَات، (٢٠٢)، مُنشورات عَوِيدَات، بَيْرُوت، وَبارِيس، (٢٠٠١م)، ١: ٦١٢، ٦١١، (ـ فِكْرُوِيَّة، إِيديُولُوْجِيَّة)؛ ويُنظر: حسِيبة، د. مصطفى، المعجم الفلسفى، (ط١)، دار أَسَمَّة لِلشَّرِّ والتَّوزِيع، عَمَان، (٢٠٠٩م)، ص ١٠٦، ١٠٧، (ـ حرف الألف) - الأيديُولُوْجِيَّة، [Ideology].

(٦) ينظر: إجلتون، تيري، **النقد والأيديولوجية**، تر: فخري صالح، (د. ط)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، (١٩٩٢م)، ص ٧١ - ٨٠، ٢ - مقولاتٌ من أجل نقد ماديٍّ.

(٧) يُنظر: ريكور، بول، **محاضرات في الأيديولوجيا والليوتببيا**، تحرير وتقديم: جورج هـ. تيلور، تر: فلاح رحيم، (ط١)، دار الكتاب الجديد الجديد المتحدة، بيروت، (قانون الثاني، ينابير، ٢٠٠٢م)، ص ٤٧ - ٦٨، (١ - محاضرة افتتاحية)؛ وينظر: العروي، عبد الله، مفهوم الإيديولوجيا، (ط٨)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، وبيروت، (٢٠١٢م)، ص ٩ - ١٢، (- الفصل الأول: تمهيد)؛ ص ١٦٠، (- خاتمة).

(٨) ينظر: مجموعة مؤلفين، الموسوعة العربية العالمية، (ط٢)، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، الرياض، (١٩٩٩م)، ٣: ٤٥٩، -/- الأيديولوجية.

ويُحبّونها إلى قلوبهم<sup>(١)</sup>؛ والأديب، وفق هذا التّصوّر، "صاحب رسالٍ في التّبيه، والشرح والتّوجيه، لا يسمح لشاعريته أن تحيط عنها، ولا لقلمه أن يتجاوزها. أو هو، في الأقلّ، مشاركٌ لأصحاب تلك المبادئ والدعوات الإصلاحية، في نشر دعواتهم والتّمكين لها في القلوب والعقول"<sup>(٢)</sup>؛ وتكون مشاركته مشاركته بأحد نهجيْن: التّوصيف المُجرّد، أو الدّعوة الصرّيحة<sup>(٣)</sup>.

وعالج محمد غنيمي هلال مفهوم "الالتزام"، قائلاً: "يراد بالالتزام الشّاعر: وجوب مشاركته بالفكر والشّعور والفنّ، في قضيّاً الوطنيّة والإنسانيّة، وفيما يعانون من آلام، وما يبنون من آمال؛ فليس له، مثلاً، أن يستغرق في التّأمل في الجمال الخالد والخير الممحض، على حين يعاني وطنه ذلّ الاحتلال، أو عناء الطّغيان، وليس له أن يسترسل في خيالاته ومشاعره الفردية، على حين وطنه من حوله أو طبقته الاجتماعيّة في وطنه، تجاهد في سبيل آمالٍ مشتركةٍ. ويتناول قضيّة التّزام الشّاعر مذهبان معاصران من مذاهب الأدب؛ هما: الواقعية الاشتراكية، والوجوديّة"<sup>(٤)</sup>.

### الإطار الثاني: مهادٌ في فضاء العنوّنة.

تحوي عنوانة المجموعة الشّعرية؛ بالمؤشرات المعنويّة العامّة، وسياقات الثّيمات المفصليّة الخاصة؛ فإذا ما ولجنا إلى ثاوي العنوان في امتداده الأفقيّ؛ أفينـا السـمـتـ الاسـمـيـ بـارـزاـ بـداـلـ "النـجـمةـ"ـ، المـعـرـزـ بـالـإـخـبـارـ الـظـرـفـيــ، المـقـرـنـ بـصـدـارـةـ المـكـانـ، وـانـكـسـارـ إـلـيـانـ، وـتـدـاعـيـ صـورـ الـحرـمانـ؛ بـفـعلـ سـطـوـةـ السـجـانـ؛ وـلـهـذـهـ الدـلـائـلـ الـاسـمـيـةـ الـعـامـةـ أـنـ تـمـخـضـ عـنـ: التـبـاتـ، وـالـرـكـودـ، وـالـانتـظـارـ، فـضـلـاـ عـنـ التـعـلـقـ بـالـمـكـانـ، عـقـبـ الـانـهـزـامـ الـوـطـنـيــ، وـالـانـكـسـارـ الـقـوـمـيــ، فـيـ نـكـسـةـ الـنـهـوضـ مـنـ مـحرـقةـ الـنـكـبةــ.

وقد نسجت خيوط الحكاية المأساوية، ضمن عناوين المجموعة، في ضوء المواجهة الموضوعية مع معطيات الماضي والحاضر والمستقبل، إلّا من ومضات "النّجمة"، المرسخة في دوّالء الإنسان أمل

(١) طبانة، بدوي، قضيّاً النّقد الأدبيّ، (ط٣)، دار المرّيخ للنشر، الريّاض، (١٩٨٤م)، ص ١٥، (ـ الفصل الأوّل: قضيّة الالتزام في النّقد الأدبيّ).

(٢) نفسه، ص ١٥؛ ولمقاربة تطوير مفهوم "الالتزام"؛ ينظر: نفسه، ص ٨٢ - ١٣، (ـ الفصل الأوّل: قضيّة الالتزام في النّقد الأدبيّ).

(٣) ينظر: مندور، محمد، في الأدب والنّقد، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (١٩٨٨م)، ص ٣٧، (ـ نقد الأدب وتاريخه / الأدب والحياة الاجتماعيّة).

(٤) هلال، محمد غنيمي، النّقد الأدبيّ الحديث، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (أكتوبر ١٩٩٧م)، ص ٤٥٦؛ ولاستظهار قضيّة "الالتزام الشّاعر"؛ ينظر: نفسه، ص ٤٩ - ٤٦، (ـ الفصل الثاني: الشعر / ٦ - التّزام الشّاعر).

مُؤشراتُ الانكسارِ ومُحَفَّزاتُ الانتصارِ في الخطاب الشعريِّ الفلسطينيِّي مُدارسةً أيدلوجيَّةً في "تجمةٌ فوق بيت لحم" لخليل توما  
د. طه غالب عبد الرحيم طه

الصُّعود نحو شُموس التحرُّر، في قابل فعل الثورة ومضاء النضال، وقد ارتبطت في المعتقد الديني بميلاد المسيح <sup>(١)</sup>؛ لتوسُّس، بحضورها الكلّي، دواعي ميلاد السّلام من عمق الآلام؛ ولتكون، تاليًا، مهندس المُنكَسرين في الانتفاضة التحرريَّة القادمة؛ بوصفها بوصلة تحرُّر الوطن بعامة، وأشواق الشاعر الحرّي بخاصَّة <sup>(٢)</sup>.

وأن تكون النّجمة حاضرة في أعلى الصُّورة البصرية؛ بوصفها دالًّا مفتاحيًّا، على حالةٍ بُوريَّةٍ مكانيةٍ، رازحةٍ تحت نير الاحتلال؛ فلغالية نَمْذَجَة المدينة للتَّغريبة الجمعيَّة، واستلال ولجة الخلاص من الصُّورة القائمة، بالوميض النجميٌّ، على أن تستحيل بفعل التراكُم النهضوي، والاجترار الاستشرافي؛ إلى نورانيَّةٍ متصاعدة النَّفَاد والإشراق؛ انسجامًا مع مبذول الدم على مذبح الحرية.

ثمَ يكون لنا، في فضاء المقاربة العنوانية، أن ننظر في ثاويات الدال النجميٌّ، على نحو خاصٌ؛ من خلال الإيحاء الرباعيٌّ، المُبيِّن عن المستويات: الذاتيَّة، والأيدلوجيَّة، والموضوعيَّة، والفنية؛ وفي الذاتيَّة مزيد السُّكُون والقلق والتردد، فضلًا عن ذاتيَّة التَّوْهُد، مع تجلٍّ فتنة الحُبِّ الأزلي، لالمكان البُوريٌّ؛ أمَّا الأدلة فنَزَاعَةٌ إلى الكشف الواقعيٌّ، والخلاص الجمعيٌّ، بالاستشراف النضاليٌّ؛ بينما تأتي

(١) حول تتبع كُهان المَجُوس للنَّجمة من المشرق؛ لمهدوها بها إلى مكان ولادة المسيح <sup>الكتاب</sup>؛ يُنظر: الكتاب المقدس؛ العهد الجديد، (ط٣)، دار المشرق والمطبعة الكاثوليكية، بيروت، (تشرين الثاني، نوفمبر ١٩٩٤م)، ص ٣٩، ٣٨، ٣٩ - الإصلاح الثاني؛ قُوْم المَجُوس وسُجُودهم لِيسُوع؛ (- الإنجيل كما رواه متى)؛ وفي الحديثات الزمانية والمكانية لولادته <sup>الكتاب</sup>، فضلًا عن ظهور النجمة؛ يُنظر: العقاد، عباس محمود، (ت ١٣٨٣هـ / ١٩٦٤م)، حياة المسيح في التاريخ وكشف العصر الحديث، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (أبريل ٢٠٠٥م)، ص ٦٩ - ٧١، (- الباب الثالث: تاريخ الميلاد / - متى ولد المسيح؟)؛ وللاطلاع على قضية سرقة النجمة الفضية من مغارة "المهد"، التي كُتب عليها باللاتينية: "هنا ولد المسيح من العذراء مريم"؛ مما أدى إلى نشوب حرب "القرم" (١٨٥٤ - ١٨٥٦م)، بين روسيا من جهةٍ، والدولة العثمانية وبريطانيا وفرنسا من جهةٍ أخرى؛ وانتهاء الحرب بانتصار العثمانيين وحلفائهم؛ يُنظر: مجموعة مؤلفين، الموسوعة الفلسطينية؛ القسم العام، (ط١)، هيئة الموسوعة الفلسطينية، دمشق، (١٩٨٤م)، ١: ٤٥٩، (- ب / - بيت لحم [مدينة])؛ وينظر: مجموعة مؤلفين، بيت لحم (مدينة)، الموسوعة الفلسطينية، ([www.palestinapedia.net](http://www.palestinapedia.net))، بتاريخ: (٢٣ / ٩، أيلول، سبتمبر ٢٠١٣م)، (- حرف الباء).

(٢) يُشار إلى أنَّ الشاعر خليل توما، تُوفَّى مساء يوم الثلاثاء، (١٣ / ٢، شباط، فبراير ٢٠١٩م)، عن عمر ناهز (٧٢) عامًا، في مدينة بيت لحم، جنوب الضفة الغربية المحتلة، بعد خضوعه لعملية جراحية مُعَقدَة؛ أدت لتوقف قلبه؛ نقلًا عن: الموت يُغيب الشاعر الفلسطيني الكبير خليل توما، بوابة "الهدف" الإخبارية، (<http://hadfnews.ps>)، بتاريخ: (الأربعاء / ١٣ / ٢، شباط، فبراير ٢٠١٩م / ٨:٥٩ ص).

المُساوقة المُوضوِعية ببياناً لجدلية: الانكسار، والانتصار؛ بتمظهر كليهما في سياق الحال، واستهانه الضياء من الحال؛ ليتجلى المستوى الفني في الأسلبة الرمزية للمؤشر الغائي التحرري، بالمفتوح الأيديولوجي الثوري.

### الإطار الثالث: مهاد في فضاء المجموعة الشعرية.

تُعد المجموعة الشعرية<sup>(١)</sup>، في ضوء المؤشرات السابقة، أُمثلةً على حضور فضاء "بيت لحم" المكاني، في السياق الموقعي، المُوحى بمُكْنَة الانتماء، وبالغ الحُبّ والوفاء؛ حين يُجلل المُسَمَّى القصيدي، في الموطنين: الاستهلاكي، والختامي، بـ"بيت لحم (١٩٦٩)"<sup>(٢)</sup>، وـ"بيت لحم في القلب"<sup>(٣)</sup>؛ توصيفاً لحالة الانكسار في القصيدة الأولى، وترسيخاً لدعائي الانتصار في الثانية.

وقد تبَّدت "النَّجْمَة"؛ في سياقات المجموعة؛ من خلال ارتباطها بقصائد: "بيت لحم (١٩٦٩)"<sup>(٤)</sup>؛ بمفارقة الذَّبْح والسلام، وـ"عوليس في الرَّحْلَة الأخيرة"<sup>(٥)</sup>؛ بإيحاء الانتفاض، وـ"الخطبة الأخيرة"<sup>(٦)</sup>؛ بمؤشر الاستشراف، وـ"بكائيَّة ليست من البكاء"<sup>(٧)</sup>؛ بقيمة التَّمرُّد، على ما في التَّبَاعُن الموقعي؛ من بيان صدارة الاعتلاق النَّجْمِي ببؤرة المكان؛ ذلك البادي من القصيدة الأولى؛ أمَّا الثُّلَاثَة التَّالِيَّة فمُتَّأَخِّرَة الحضور حتَّى الفصل الختامي للمجموعة "الشَّمْسُ والْحِصَار / أصوات في المدينة"؛ مما يوحي بتصاعد البناء الأيديولوجي لفكرة الانتصار؛ من ظُلُّمات الانكسار.

ورسَّخت المجموعة الشعرية بمضامينها العامَّة؛ أطْرُ: التَّوصِيف، والتَّوْثِيق، والاستشراف؛ أمَّا التَّوْصِيف فبادِ في ثلاثة: المَعِيش الجَمْعِي، والمَاثِل الانكساري، والموروث الوطني؛ وأمَّا التَّوْثِيق فمجاله الأسر الذَّاتِي، وشهداء الوطن في السُّجُون، وصُعُود نجم العدالة الاجتماعية في "تشيلبي"؛ بينما صاغ الشَّاعر استشرافه بدوال: الفَجْر، والْحَلْم، والْأَفْق، والْغَدَ، والنَّار، والشَّمْس... إلخ، من خلال

(١) يُنظر: توما، خليل، (ت ١٤٤٠ هـ / ٢٠١٩ م)، *الأعمال الشعرية*، (ط١)، شركة نور للطباعة والتصميم، بيت جالا، ٢٠١٥ م)، ص ١٢١ - ٢٥٦.

(٢) نفسه، ص ١٥٩.

(٣) نفسه، ص ٢٣٢.

(٤) نفسه، ص ١٦٠.

(٥) نفسه، ص ٢٢٢.

(٦) نفسه، ص ٢٤٦.

(٧) نفسه، ص ٢٥٢.

مُؤشرات الانكسار ومحفزات الانتصار في الخطاب الشعري الفلسطيني مدارسةً أيديولوجية في "تجمة فوق بيت لحم" لخليل توما  
د. طه غالب عبد الرحيم طه

التصرّح تارةً، والتلميح تارةً أخرى، بالاتّكاء على تقانات: الترميز، والأسطرة، والانزياح، والتّاصّ، ذلك جمّيعه مع ارتباط الشّعر بتقدّيم النّثر الانكساريّ، وختام المنشور الانتصاريّ، والنّفّالة النّوعيّة للخطاب من التّقصيّد الإفراديّ إلى البناء الدرّاميّ، المشير في بوج العنوان، ومركزية المكان؛ إلى التّئام المستويات: المضمونيّة، والأسلوبيّة، والتّقنيّة، على روایة الحكاية، في فصلي: الموت، والحياة، على ما في تقديم "الشّمس" على "الحصار" في المبنيّ الأخير؛ من انتصارٍ فنيّ واعٍ لأدلوّجة الحرّيّة والنصر.

### المبحث الأوّل: مُؤشرات الانكسار

تمّظّر الانكسار في الخطاب الشّعريّ، بغير مضمونٍ فكريّ، وعلى غير سبييلٍ تعبيريّ، متّخذًا من الأُطّر: الذّاتيّة، والجّمعيّة، والقوميّة، متّكأً التّفاعُل الأيديولوجيّ، مع المكان البوريّ؛ بما تمّ خوض عنه من مفارقاتٍ اجتماعيةٍ وسياسيّةٍ.

### المطلب الأوّل: الانكسار الذّاتيُّ

تشكّل التّتميّط المضمونيُّ لقيمة الانكساريّة، في ثيّمة الذّات المندغمة مع القيم: الجّمعيّة، والوطنيّة، والإنسانيّة؛ بوصفها ترجمان المؤشرات الحدّيّة، والسيّاقات الزّمكانيّة، التي أقت بظلالها على مضمّين الخطاب؛ لتجسّد قيمةً نوعيّةً في قراءة تلafيف المراحل؛ بسقوطها وانكفاءها، ثمّ صعودها مهادّاً لانفاضها.

ويطالعنا خليل توما بالماكاشفة الصّارخة لعمق المأساة؛ المؤرّخة حدث النّكسة الجّال، وقد غدت الذّات مُستلبة الأمل، تلتّمس خيوطه في الميدان المُحشّد بصور الموت والدمار؛ بما كان للعنوانة من إيحاء التّجريد، المُفرّغ من التّقييد؛ لغاية التّأسيس لحالة الوقفة الذّاتيّة، في لُبّ المساعلة المكانية، المُشتمّلة بالسّكُون؛ أمّا الزّمن فيجري على سبييل البيان السّابِر قيم: الموت، والرحيل، والانكسار.

ويمضي الشّاعر في فضاء المكان البوريّ، من خلال قصيدة "بيت لحم (١٩٦٩م)"؛ ليؤرّخ لآثار النّكسة في العصر الحديديّ، بالخطاب الإخباريّ، المُعبّر عن الانكسار الذّاتيّ، فائلًا<sup>(١)</sup>:

في عالمك الثاني من العصر الحديدي

أقبلت ألقى وجهك المفقود في أيام عيدي

(١) توما، الأعمّال الشّعريّة، ص ١٥٩.

ما حُمِّلتْ كَفَّايِ غير سلاسل لصقت بجيدي  
وَسَأَلْتُ عَنْكَ فَمَا أَجِبْتُ  
بِغَيْرِ صَمْتٍ أَوْ جَهْودٍ.

ويوحي الاستهلالُ الشّعريُّ، بالانكسارِ الذّاتيِّ، في ثنايا الاستيفاق الوجданِيِّ، على رحيل المكانِ  
البُؤْرِيِّ؛ عن قيمِ: الْحُرْيَةِ، وَالْحُبُورِ، وَالْحَيَاةِ؛ بِمَقَابِلَتِهَا الضَّدِّيَّةِ؛ الماثلةُ في: سطوةِ السَّجَانِ، وَأَسْىِ  
الْإِنْسَانِ، وَمَوَاتِ الْمَكَانِ، وَقَدْ مَضَى التَّارِيخُ صَعُودًا إِلَى الْعَامِ الثَّانِيِّ مِنْ وَاقْعَةِ النَّكْسَةِ الْمُدْوِيَّةِ؛ الَّتِي  
عَكَسَتْ انكسارَ الذّاتِ بِانكسارِ الْمَدِينَةِ وَسَاكِنِيهَا، وَانفَاءَ مَظَاهِرِ الْحَيَاةِ.

وعندما تقعُ الذّاتُ في شَرَكِ الْمَكَانِ الرَّاهِلِ عَنِ الْحَيَاةِ؛ تَضَحِّي "بَيْتُ لَحْمٍ" مَكْمُنَ التَّسْأَلِ المُتَلَاحِقِ  
عَنْ دَرْبِ الْوَصْولِ، فِي الْخَطَابِ السَّاعِيِّ إِلَى تَحْقِيقِ الْمَأْمُولِ؛ بِالْتَّمَاسِ بِصِصِّ الْأَمْلِ، فِي نَسَائِمِ حَيَاةِ،  
خَلْفَهَا الغُرَاءُ بَعْدِ تَكَامُ الْفَاجِعَةِ، فَيَقُولُ الشَّاعِرُ<sup>(١)</sup> :

من أين دربك بيت لحم

أمن هنا بين المقابر؟

أم من هناك؟

وفُوهَاتِ بُنَادِقِ وَصَدِيِّ مَجَازِرِ

وَالشَّوْكِ وَالْأَحْجَارِ وَالْمَسْمَارِ فِي كُلِّ الْمَعَابِرِ

فِي الطِّينِ غَاصَتْ أَرْجُلِي

فِي الْوَحْلِ فِي لَزْجِ الظَّلَامِ

وَأَنَا أُفْتَشُ عَنْكَ أَبْحَثُ

فِي الْوِجْهِ الضَّائِعَةِ

يَا لَهْفَتِي

نَقَبَتْ عَنْ كُلِّ الْمَرَاكِبِ فِي بَقَايَا أَشْرَعَةِ

قَالُوا انطَوْتُ

(١) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ١٥٩، ١٦٠.

في لجأة الإعصار ما تركت لنا

غير القلوب الموجعة.

وَتُؤَسِّسُ الْلَّوْحَةُ الشَّعْرِيَّةُ السَّابِقَةُ لِلْتَّسَالِ الَّذِي نَثَرَ الشَّاعِرُ عَلَى دَرَبِ الْوَصْوَلِ، فِي وَاقِعِ الْمَوْتِ  
الْجَمَاعِيِّ الْأَلْفِيِّ، وَالْحَصْدِ الْبَشَرِيِّ الْقَابِلِ، وَقَدْ خَدَتْ سَائِرَ الْمَعَابِرِ رَهِينَةً الْإِسْتِغْلَالِ الْمُنِيَّعِ؛ لِتَرْحِلُ  
الْمَدِينَةُ نَحْوَ الْضَّائِعِ الْمَجْهُولِ؛ وَيَبْدُؤُ، فِي إِثْرِ ذَلِكِ، التَّنَامُ الْذَّاتِيُّ مَعَ وَجْعِ الْجَمَاعَةِ، حِينَ انْطَوَتْ بِقَايَا  
أَشْرَعَةَ الْأَمْلِ، فِي لجأة الإعصار الْأَحْتَلَالِيِّ الْعَاصِفِ.

وَالْمُتَفَحَّصُ لِتَضَاعِيفِ الْخَطَابِ الشَّعْرِيِّ؛ يَدْرِكُ تَأْرِجَ الْبَنَاءِ بَيْنَ التَّصْدِيرِ الْإِنْشَائِيِّ، وَالتَّغْلِيبِ  
الْإِخْبَارِيِّ، الْمُسْتَنْدُ إِلَى الرُّسُوخِ الْأَسْمَيِّ، مَعَ إِدْرَاكِ الْمَعْنَى الْمَحْوِيِّ بِأَشْبَاهِ الْجَمْلِ؛ الْمُوْحِيَّةُ بِضَعْفِ  
الْذَّاتِ، الَّتِي تَبَدَّلُ أَحَلَامُهَا "فِي الطَّيْنِ"، وَ"فِي الْوَحْلِ"، وَ"فِي لجأة الإعصارِ"؛ وَقَدْ التَّمَسَتْ فِي دَرَامِيَّةِ  
الْحَوَارِ مُحْتَضَنَ الْجَمَاعَةِ؛ خَلَاصًا مُنْتَفِيًّا بِـ"الْقُلُوبِ الْمَوْجَعَةِ".

وَأَنْ يَكُونَ لِلشَّاعِرِ تَنْبِيَطُ الْانْكِسَارِ، فِي ظَلِّ الْوَطَنِ، مَعَ حَضُورِ الْقِيدِ، وَبَارْتَقاءِ الْحَنَينِ؛ فَذَلِكُ  
الَّذِي تُحْسِنُ الْعَنْوَنَةُ اجْتِلَابَهُ إِلَى الْمَخْيَالِ فِي الْمَوَاجِهَةِ النَّصِّيَّةِ الْأُولَى؛ مِنْ وَجْهِيِّ: الْفَرَادَةُ الْمُقْتَرِنَةُ  
بِكَاشِفِ الْقَصِيدَةِ الْأُولَى "بَيْتُ لَحْمٍ" بِـ"لَحْمِ الْقَلْبِ"؛ وَالْإِضَاعَةُ الْمُرْتَبَطَةُ بِتَمْوِضُّ الْقَصِيدَةِ فِي الْفَصْلِ الْأَخِيرِ  
مِنَ الْمَجْمُوعَةِ "الشَّمْسُ وَالْحَصَارُ"؛ عَلَى مَا فِي الْبُؤْرَيَّةِ الْمَكَانِيَّةِ لِلْمَدِينَةِ، وَالْحَضُورِ الْمَرْكَزِيِّ لِلْقَصِيدَةِ؛  
مِنْ إِيَّاهُ تَمْلُكُ الْمَكَانِ لِبَّ الْإِنْسَانِ، فِي ظَلِّ قَمَعِ السَّجَانِ.

وَلِتَوْمَا أَنْ يُصَدِّرَ الْمَبْنَى بِكَاشِفِهِ التَّتَوَيِّرِيِّ، قَائِلًا: "دَقَائِقُ قَبْلِ النَّوْمِ، تَنْغُلُقُ الْأَجْفَانِ، وَتَتَلَاقُ الْأَحْدَاثِ  
وَالصُّورِ وَالذَّكَرِيَّاتِ، وَيَمْارِسُ السَّجَنَيْنِ اجْتِيَازَهُ الْمُعْتَادُ لِلْبَوَّابَاتِ الْمُغَلَّقَةِ، وَيَسْرُعُ رَاكِضًا إِلَى صَدْرِ  
الْوَطَنِ يُقْبَلُهُ شِبَّرًا شِبَّرًا"(<sup>١</sup>).

وَيَوْحِيَ الْمَقْطَعُ الْأُولَى مِنَ الْقَصِيدَةِ؛ بِانْكَسَارِ الْذَّاتِ أَمَامِ الْعَتَمَةِ وَالْقُلْفِ؛ لِتَتَمَلَّكَهَا لَوْاعِجُ الشَّوْقِ  
وَالْحَنَينِ، لِسِحْرِ الْأَمْيَرَةِ "بَيْتُ لَحْمٍ"؛ وَقَدْ أَغْلَقَتْ دَرُوبَهَا أَمَامَ نَاظِرِيِّ الشَّاعِرِ، بِالْحَارِسِ، وَالْقَضَبَانِ،  
وَالْجَيْفِ؛ لِيَنْتَصِعَ الدُّشْوُرُ الْذَّاتِيُّ بِالْعَجَزِ عَنِ الْوَصْوَلِ، وَالْعَصْفُورُ فِي قَفْصِ السَّجَانِ، لِلْحُرْيَّةِ فِي أَعْلَى  
مَرَاتِبِ النَّشْدَانِ؛ بِدِيمُومَةِ الْحَرْكَةِ السَّاعِيَّةِ إِلَى صَنَاعَةِ الضَّيَاءِ مِنَ الْعَتَمَةِ، وَالتَّمَاسِ الْحُرْيَّةِ فِي عَمْقِ

(١) تُوْمَا، الْأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٣٢.

الأزمة، ولا أقلّ، إذ ذاك، من ابتكاء مساحةً للأحلام، في عينيه المُحدّجتَيْنِ إلى الشُّطَّانِ، والمَوْجِ، والقِيمَ؛ بما فيها من اصطناع سُبُّلِ الحياةِ، وفي ذلك يقول<sup>(١)</sup>:

في عتمةٍ ممزوجةٍ بالوجودِ كنتِ حديثاً

والقفل يكبر فوق صدر البابِ

وحنينك المدفون في برد القيودِ أحسُه

صوتاً يناديَنِي، ولكن يا عزيزتي الأميرةِ

كُلُّ الدُّرُوبِ كما ترينِ

والحارسُ المجنونُ والقُضْبَانُ والجِيفُ الحَقِيرَةُ

ما يصنعُ العصافورُ في قفصٍ وفي

أعماقهِ جَوْعُ المسافاتِ الأَسِيرَةِ؟

يرتَاحُ في صمتِ المقاومِ لحظةً

ويرفُّ والقُضْبَانُ ترْدِعَهُ

وتلقَّيَ ريشَهُ نتفاً على الأرضِ الصَّغِيرَةُ

ويُشَبِّهُ ثانيةً فتدَمِي رأسَهُ

وتفُجِّرُ الأَحْلَامَ في عينَيْهِ شَطَانَاً

وتفتحُ صدرَهَا للمَوْجِ، أو قَمَّا نَصِيرَةً.

ويحملُ اللَّيلَ بعْتَمَتِهِ إلى الشَّاعِرِ الْهَمَّ والْأَلَمِ والْاغْتَرَابِ؛ فيلتَمِسُ بالْتَطَوَافِ الرُّوحِيِّ دواعِيِّ الاقْتَرَابِ، من (الْمُشَخَّصِ المَكَانِيِّ الْكُلِّيِّ/ المَدِينَةِ)، و(الْشَّوَّاخصُ الْجَزِئِيَّةِ/ الْحَدَائِقُ وَالْبَيْوَتِ)؛ لِتَعْتَرِيَهُ رُعْشَةُ الْلَّقَاءِ الدَّافِئِ، فِي دِثَارِ (الْأَمَّ/ الرَّبِيعِ وَالْحَيَاةِ)، وَهُوَ الْبَاحِثُ عَنْ ذَاتِهِ إِثْرَ انْكَسَارِهَا، فِي حَنِينِ الْبَدَائِيَاتِ إِلَى الْأُمُومَةِ وَالْخِصْبِ وَالْحَيَاةِ، فَيَقُولُ<sup>(٢)</sup>:

اللَّيلُ موَعِدُنَا فَأَسْرَعَ حَامِلًا

أَلْمِي إِلَيْكَ وَغَرْبِتِي

وَأَطْوَفَ كَالرَّوْحَ الشَّرِيدَ مَهْمُومًا

(١) نفسه، ص ٢٣٢، ٢٣٣.

(٢) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٣٣.

فوق الحائق والبيوت، ورعشتي

مثل ارتعاش الطّفل في حمّى الفراش وشوقه

لدثار أمّ، آه يا أمّي التي

اعتداد خدي صدرها

واعتداد أن ينمو الرّبيع بلمسة

من كفّها في جبهتي.

ووصلت الذّات المُتّعبَة بِنَعَاصِها إِلَى الْأَمْ الحانية، في حلم العودة إِلَى المكان، وقد أدركت سُكُون السّجن وقيد السّجّان؛ فارعوت إِلَى طقس الاستحضار، والحاضرون، في المخيال، (وجهه الأميرة/ المدينة)، وقاطنوها، وإخوته الرّاحلون في تيه الأنصار، بيد أنَّ التّصوّير المُسْتَنِد إِلَى الوليفة الحسيّة، يبنتي بالصوت والإبصار مؤسّسات الحركة، المُعْتَلَة بانجاس الماء؛ على ما فيها من تدفق إخصابيٌّ يُولّد الحياة من لبِّ السُّكُون، والحركة على أنفاس الموات؛ لانتزاع سُبُلِ المُكْنَة والانتصار، من ماثل المِحْنَة والانْكِسَار، فيقول الشّاعر<sup>(١)</sup> :

تعبٌ، ويحملني النّعاس إليك لكن لا أنامْ

عيناي مغمضتان فوق حصيرة

تتختَّرُ الْخَفَقَاتِ فِيَّ وَلَا أَنَامْ

استحضر الأرواح: وجهك والزّحام

وجوه إخوتي الذين تشتّتوا

في كُلِّ ناحيَةٍ، ومن عمق الظّلام

يتدفق الصوتُ الصَّدَى

ويسيل كالينبوع منجساً فأشرب، آه من

عطشي إليهم

ونغوص في بحر الحديث بلا كلام.

(١) نفسه، ص ٢٣٣.

ويتبّدئ الانكسارُ الذاتيُّ، في المنحى الإنسانيِّ، من خلال قصيدة "في المدرسة"؛ التي رسّخت، يومضاتها الإنسانية؛ ملامح: الفقر، والجُوع، والحرمان، والظلّال الثَّاوية، في شايا القصيد، تدين المُسبّب بذكر أَسَى المُسبّب؛ ذلك الذي أرسى في المدينة جبروته؛ بانكسار الفَرَح والعنفوان.

ويتضمن المقطع الأول مَرِيَّة التَّصْدِير الصَّوْتِي لـ "الْجَرَس"؛ المُوحِي بجلاة المَحْكَيِّ، في الإطار المعيشيِّ اليوميِّ، على الصَّعيديْنِ: الذَّاتيِّ، والجَمْعِيِّ، البائِن بالكافِ البُؤْرِيِّ: "ما يفعل الفقر اللَّعْنِ"؛ على مَقْصِدِي: التَّتَبِيَّه، والاحتِجاج، ليقول الشَّاعِر<sup>(١)</sup>:

### قرع الجَرَس

وأصابعي اهترأت لستر تَمْرُق في شنطتي

سنة على سنة على سنة

وأقول أَبْدِلُهَا، ولكن خيبتي

تمتدُّ من حلمي لمحفظتي

- ما يفعل الفقر اللَّعْنِ -

الحرُّ والأطفال والكتب العتيقة والذُّبابُ

وغرفة لأبي وأمي والصَّغار الجائعين

وصراخ جارتنا تصيح بزوجها السَّكِيرُ

يا ليتني قد مُتُّ قبل زواجنا

فيجيبها آمين.

ويتحول قرع "الْجَرَس" إلى الحالة الذاتية، المُغَلَّفة بالأسلوب الانزياحيَّة؛ من مثال تَمَوْضُع الخَدَّ فوق الكفِّ، واستلقاء النَّوم على الجسد، مع حركةٍ فعليةٍ موَارَةٍ بتسارعٍ إيقاعيٍّ؛ ليتبّدئ الفقد المُشَبَّع بمزيد الحرمان؛ ولذلك أَن يُستدعي التفات الطُّفولة إلى مصدر المَشْمُوم؛ حيث المَطْعُوم المُعَدُّ في مكانه عند الطَّريق؛ وللنَّوافذ، حينها؛ أَن تشي باختلاط الإنسانيِّ مع الوطنيِّ؛ في ملمح انكساريٍّ صارخٍ، يُجلِّل الوَصْل بالقتل، على ما في تَكاثُر التُّقُوب من انشغال بالآنيِّ، عن الحصار المكانيِّ، الذي يستجلب الكفَّ الثُّلاثيَّ المُدَوِّي، وقد بلغ انتهاك أمني الطفولة مداه المُعْلَى، فيقول<sup>(٢)</sup>:

### قرع الجَرَس

(١) توما، الأَعْمَال الشَّعْرِيَّة، ص ١٤٢.

(٢) نفسه، ص ١٤٢، ١٤٣.

خدي على كفي،  
والنوم يستنقى على جسدي  
ويسيط من أنفي،  
وأشم رائحة الفلافل والبصل  
من مطعم عند الطريق  
فأدور نحو نوافذ الصاف  
لأرى حبيبتي التي  
بيني وبين وصالها حتى  
فأضيع في تقب على كم القميص  
وأصبح يا.....  
يكفي  
يكفي... يكفي.

### المطلب الثاني: الانكسار الجمعي

تولَّدت الثيمة الانكسارية الجماعية، في شعر خليل توما؛ بفعل الاستطاق الكاشف لمفصلية المرحلة في الحياة الجماعية؛ على سبلي: التوصيف الشعري، لآثار النكسة في المجتمع المدني، والتحدي الأيديولوجي النضالي، الواقع الاحتلال؛ الذي تمظهر بالقرع المعنَّب، وتجسد باللهب المولَّه، وقد فاضت أشواقه، واستفاض حنين الجماعة، إلى المدينة الكائنة خلف أسوار الحصار؛ تلك التي تبدَّت، حيناً، بألقها الاسميّ البائن، وكانت، أحابين، رهينة حضور القرائن الرمزية السياقية والمكانية. ويحضر التوصيف الكاشف في بؤرة قصيدة "بيت لحم (١٩٦٩)"؛ لإبرانة اللحظة الفارقة بين: الحبور، والثبور، مع مُثول التأثير الزمكاني الليلي في المدينة، التي شهدت زوبعة الحزن، وحصار السجن، وقد أضحي الكل رهينهما؛ لتتبَّدَّ الفوضى، ويتعالى الرحيل، ويتتصاعد التشتت، وتعالى آهات الوحدة، وقد ذُبِّحَت (النجمة/ المدينة)، بأسياف الضغينة؛ تلك التي بدت، في بُورَة المقطع، حالةً من التأثير الجمعي؛ لرحيل الثورة عن الفعل النضالي، فيقول خليل توما<sup>(١)</sup>:

وبليلةٍ شرب الجميع كؤوسهم بيد السرور

(١) توما، الأعمال الشعرية، ص ١٦٠، ١٦١.

لاحت على الآفاق زوبعةٌ

وأقتلَّ ظلَّها فوق المدينة

يا كُلَّ أغصاني الحزينة

يا كُلَّ أطياري السَّجينَة

يا نجمة ذُبحت بأسافِ الضَّعْفِينَة

كُلُّ الأَكْفَ الضَّارِعَاتِ تقطَّعَتْ،

كُلُّ الحناجر

وأنا أُصْلِي

لم يعرني مَسْمَعُ الرُّبَّانِ آذاناً

كَانِي لا أَنادي غير ظلِّي.

ويتبَدَّى الانكسارُ الجَمْعِيُّ في أَظْهَرِ تَجْلِيَاتِهِ؛ حين يُؤْرَخُ الشِّعْرُ لِمَا بَعْدِ الصَّلْبِ؛ وقد سيطر الشَّيْطَانُ على تفاصيلِ المَدِينَةِ، وامْتَصَ ذَكْرَياتِهَا، وتأريخَهَا، وأَمَانِيَّهَا، وثرواتِهَا، وأَرْسَلَهَا لمَظَاهِرِ العَبْثَيَّةِ، والدَّحْ، والجَوْعِ، والْعَطْشِ، الَّتِي شَمَلتُ سَائِرَ الْمُكَوَّنَاتِ الاجْتِمَاعِيَّةِ، حيث يَقُولُ الشَّاعِرُ فِي قصيدة "ليلة صيف" <sup>(١)</sup>:

ويغيب وجه العالم المصلوب فيها لحظة

ويقهقه الشَّيْطَانُ فوق دخانِها

وسعاله يمتصُّ من شريانِها

ذَكْرِي من الأَمْسِ الَّذِي وَلَى وَتَارِيخِ العَذَابِ

ويَدُّ تَشَدُّ الشَّيْبُ تَرَحُّلُ بِالْأَمَانِيِّ

مِنْ سَرَابِ لَسَرَابِ

وَبِأَلْفِ خَطَافٍ تَعلَّقُ وَجْهِهِ

كَفْرِيسَةٍ مَا بَيْنَ أَظْفَارِ وَنَابِ

يَا عِيشَةَ هِيَ وَالْكَلَابُ

(١) نوما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ١٩٨، ١٩٩؛ وقد أشار الشَّاعِرُ، في مُسْتَهْلِ النَّصِّ، إلى أَنَّ القصيدة قد كُتِّبَتْ أَشَاءَ فَتَرَةَ

الْحَكَمِ التَّقْدِمِيِّ، فِي تَشْيَلِي؛ نَقْلًا عَنْ: نَفْسِهِ، ص ١٩٧، (ـ قصيدة ليلة صيف).ـ

وَالقَفَّةُ الْعَمِيَاءُ وَالصَّبْحُ الْمُعَفَّرُ بِالْتُّرَابِ

وَشَوَاهِقُ تُبْنَىٰ عَلَىِ اَشْلَائِنَا

وَالْجَوْعُ فِي الْأَسْوَاقِ يَهْزَأُ بِالْوَرِيقَاتِ الْهَزِيلَةِ،

تَعَبُ النَّهَارُ مِنِ الصَّبَاحِ إِلَىِ الْمَسَاءِ

لَا يَشْتَرِي لِلْبَنْتِ فَسْتَانًا

وَلَا لِلَّابِنِ بَعْضَ دَفَّاتِرَ،

وَالْمَاءُ فَوْقَ الرَّأْسِ تَحْمِلُهُ

وَالصَّيْفُ أَيَّامٌ طَوِيلَةٌ

وَالزَّوْجَةُ الْخَرْسَاءُ لَا تَشْكُو

فَمَا فِي الْبَدْنِ حِيلَةٌ.

وَأَنْ يَكُونُ الشَّاعِرُ مِعْوَانُ الْحَالَةِ الْانكِسَارِيَّةِ الدُّوْنِيَّةِ عَلَىِ سَبِيلِ الْاسْتِهَاضِ؛ فَذَاكُ الْمَقْصُودُ بِعِينِهِ  
وَفِي الْإِحْالَاتِ الرَّمْزِيَّةِ، وَالْقَرَائِنِ السِّيَاقِيَّةِ، الْمُرْتَبِطَةِ بِالْمَدِينَةِ الْبُورِيَّةِ؛ أَمَّا الْاسْتِهَاضُ فَمَاثُلٌ فِي مَنْحَىِ  
تَصَاعِدِيٍّ يَتَنَامِي بِالْتَّتَّبِيَّةِ، وَيَتَعَالَى بِالْتَّحَدِيَّةِ، وَيَتَسَامِي بِتَوْلِيدِ نَارِ الْمَوَاجِهَةِ، وَحِينَ نُحَايِثُ التَّتَّبِيَّةِ؛ فَلَنَا فِي  
فَحْوَاهُ قَمِينُ الْخَطَابِ الْمَاثُلُ فِي قَصِيَّدَةٍ "إِلَىِ شَلُومُو وَإِخْوَانِهِ"؛ الَّتِي اسْتَلَمَتْ، مِنِ التَّارِيخِ، جَنُونَ  
الْعَظَمَةِ لِلْمَلِكِ الْعَابِثِ (نِيَرُونَ)، الَّذِي أَلَّهُ نَفْسَهُ، وَتَصَرَّفَ فِي أَحْوَالِ الْعِبَادِ وَالْبَلَادِ عَلَىِ نَحْوِ فَجَائِعٍ،  
كَمَا حَدَثَ فِي حَرِيقِ (رُومَا)<sup>(١)</sup>، وَفِيهَا يَقُولُ<sup>(٢)</sup>:

آهُ عَلَىِ أَيَّامِكُ السَّوْدَاءِ يَا رُومَا

عَلَىِ آذَانِكُ الصَّمَمَاءِ،

لَوْ تَنْظَرِينِ إِلَىِ الْجَهُودِ الْضَّائِعَةِ،

(١) لِاسْتِقْصَاءِ جَنُونِ الْعَظَمَةِ عِنْدِ (نِيَرُونَ)، الْمَقْتُرِنُ بِعِلْمِهِ: التَّالِيَهُ، وَالْطُّفَّانُ؛ يَنْتَظِرُ: إِمام، إِمام عبد الفتاح، (١٨٣) الطَّاغِيَّة؛ دراسة فلسفية لصورِ منِ الْاسْتِبَادَادِ السِّيَاسِيِّ سلسلة عالم المعرفة، المجلس الْوَطَنِيِّ لِلتَّقَافَةِ وَالْفَنَّونِ وَالْآدَابِ، الْكُوَيْتُ، (مَارس١٩٩٤م)، ص٣٣، (ـ الْبَابُ الْأَوَّلُ: فِي فَلْسَفَةِ السُّلْطَةِ/ ٢ - تَالِيَهُ الْحَاكِمُ فِي الشَّرْقِ)؛ وَيَنْتَظِرُ: حافظ، أَحْمَدُ غَانِمُ، الإِمْپِرَاطُورِيَّةُ الرُّوْمَانِيَّةُ مِنِ النَّشَأَةِ إِلَىِ الْانْهِيَارِ، (د. ط)، دارِ المعرفةِ الجامعِيَّةِ لِلطبَّاعِ وَالنَّشَرِ وَالتَّوزِيعِ، الإِسْكَنْدَرِيَّةِ، (٢٠٠٧م)، ص٥٩، ٦٠، (ـ الْفَصْلُ الْأَوَّلُ: [الْعَصْرُ الإِمْپِرَاطُورِيُّ الْمُبَكَّرُ] / - ثَانِيَاً: الْعَصْرُ الإِمْپِرَاطُورِيُّ الْمُبَكَّرُ / - نِيَرُونَ، [Nero].

(٢) تُومَا، الْأَعْمَالُ الشُّعُرِيَّةُ، ص١٩٦.

لَا تتب الدُّفْلِي بِرْمِيلِ مِن الْبَارُودِ

## فلم العناد، لم العناد

ويضيّع التّاؤه، المُشتمل بسوداوية الأيام؛ مفتاح الإدانة لواقعي: الصّمم، والضّياع، وقد قضى البارود على أحلام الْخُصُوبَة والنَّماء؛ بعناد المُسْتَبْدَ المارق من تاريخ الإنسانية؛ المُسْتَدْعِي تعليق "الأجراس" احتجاجاً، وتتبّيه المسيح اصطباراً، وإعانة الفقراء والصّغار انتصاراً، للقيمة الإنسانية المنحدرة صوب الدُّون، وقد لفظ "الغُول" الشّاعر والجّمّع إلى "الجُبّ" أو "الضرّيج"، فيقول الشّاعر<sup>(١)</sup>:

سأعلق الأجراس في عنقي أسير اليك محتاجاً

أصبح، أصبح، أُعبر في شوارع الكتبية صابرًا مثل المسيح:

إِلَيْهِ إِلَيْ فَقَرَاءَ يَا مُتَسَوِّلِي رُومَا

فمن حرم الصّغارَ الخبزَ يلقيني

## إلى جب الأسود ليستريح

وإليّ يا روما الأزقة والمقابر والصّفيف

ما أنت إِلَّا توأمِي

أحشاء هذا الغول تلفظنا إلى

أعماق جب أو ضريح.

ويتامي الخطابُ الأيديولوجيُّ صعوًداً إلى التَّحدِي، في قصيدة "آفاق لا تنتهي آخرها"، التي سجلَتْ، مع التَّأريخِ الواقعيِّ لـ"عصر الحديد" وـ"الدَّم"، ثيَمة استيلاد البطولة من رحم الفاجعة، والغناء للشُّمُوس الصَّاعدة، في فضاء الانتفاض المُقاومِ بالأعمال، بقيد العزم المُجَابِ للمحَال، مع تضمين المبني مُحَفَّزات الصُّعود بالسؤال المركز؛ لمُقصد قهر ("الطُّوفان" / الاحتلال)، وانحسار ("الجليل" / السُّكُون)، حيث يقول الشاعر<sup>(٢)</sup>:

عصر الحديد

## عصر الدّم المسفوك في بدني متى

نفسه، ص ١٩٦.)

(٢) توما، الأَعْمَالُ الشُّعُرِيَّةُ، ص ١٩١.

يتقدّر الطوفان عن وطني وينحصر الجليد؟؟

تتعذّب النّفس الأبيّة أيّها الزّمن البليد

والسّبّي طال

جيّلٌ من الأبطال يُولَد كُلَّ يوم

والشّرق ميدانٌ على كُلَّ التّلال

وأنا أُغْنِي للشّموم الصّاعدة

والعزم ينتزع المحال.

وحين يكون "عوليس في الرّحلة الأخيرة"، قافلاً ضمن رحلة العودة؛ حيث الموت والحرصار،  
والجوع والانكسار<sup>(١)</sup>؛ تحضر "بيت لحم" في بُورة النّصّ الكاشف عن الانتظار الجمعيّ، للموكب  
النّاريّ، في الطّقسِ القداسيّ؛ بمُؤشرِ الولاء، ومزيد الانتفاء، إلى النّجمة المُعبرة عن ثنائية: الانكسار،  
والانتصار؛ بما تضمنته الجدلية من إيحاء الاستلاب في جانب، والنّار المُنقدّة مقاومةً من جانبٍ ثانٍ،  
مع تبّادي مفارقة: الاقتراب، والاغتراب؛ من خلال البين المعلّى بالجدار، فيقول الشّاعر<sup>(٢)</sup>:

النّشيد الأوّل:

نحن الّذين في انتظار

أن تعلن العقارب الصّغيرة

مِيلاد يوم قادمٍ في مركبٍ من نارٍ

تشدُّنا كما المجروس نجمةٌ

وإنَّ بيت لحمٌ

تبُدو هناك واحِدةٌ

(١) تُمثّل هذه القصيدة تناصاً إشارياً لقصة "الأوديسة"؛ يُنظر: هوميروس، الأوديسة، تر: دريني خشبة، (ط١)، التّتّوير للطبّاعة والنشر والتّوزيع، بيروت، والقاهرة، وتونس، (٢٠١٣م)، ص٧، ٨، (ـ مقدمة)؛ ويمكن الاطّلاع على جيّثيات الملحمَة في المرجع نفسه.

(٢) توما، الأعمال الشّعريّة، ص٢٢.

أدنى من الجرح العميق في جباهنا

أدنى من الدُّموع في أحداقنا،

لكن بيننا وبينها جدار.

ويؤطر الشاعر بالانزياح قُفْلَة النَّشيد؛ من جهة لعَقِ الرَّاحْتَيْن الصَّبَّار واستفاقةهما؛ في إِيْحَاءٍ بِالْغِيَّبِ  
بقيمة الفعل المُصْطَبِر في ميدان المواجهة، على عمق الجرح الغائر في الطَّرِيق؛ طريق العودة إلى  
المدينة؛ وطريق الْوَعْد بالحرَّيَّة، مع افتتاح الأطروحة الشَّعْرِيَّة، على الغنائِيَّة المُوحِيَّة بالتحَدِّي  
والانتصار، حيث يقول<sup>(١)</sup>:

هل تلَعَّق الصَّبَّار راحتاك  
راحتاك إذ تفِيق؟  
الجرح كان غائراً، وكان عمقه الطَّرِيق  
شُوقي إليك رأيَّة تقاوم الحريق  
وها أنا أُغَنِيَ.

### المَطْلَبُ الثَّالِثُ: الْانْكِسَارُ الْقَوْمِيُّ

ظهرت الانكسارات القومية في الخطاب الشَّعْرِيِّ؛ على سبيل التَّوْثِيق الحَدِيثِ؛ المستند إلى كشف  
المفارقَات التَّارِيخِيَّة للمرحلة؛ في جوانب: مثلَ العجز، وانحسار قُوَّة الفعل، وانففاء ناجز المواجهة؛  
مما أَسَهَّمَ في تَرَدِّي قُوَّة الرَّدَعِ الْقَوْمِيَّة إلى الدُّون؛ بِصَفَرَيَّة التَّحَدِّي لِمَعْطِيَاتِ المَرْحَلَةِ وَمُتَطلَّبَاتِهَا  
الدَّقِيقَةِ، الَّتِي مَسَّتِ الْوَجُودَ الْوَطَنِيَّ، فِي مَحْتَضَنِ الْحَضُورِ الْقَوْمِيِّ؛ القائم على "وَحْدَةِ اللُّغَةِ، وَالْتَّقَالِيدِ  
الْاجْتِمَاعِيَّةِ، وَأَصْوَلِ التَّقَافَةِ، وَأَسْبَابِ الْمَصَالِحِ الْمُشَتَّرَكَةِ". وَيَرَادُفُهُ لِفَظُ الْأُمَّةِ (Nation)؛ وَهِيَ مَجْمُوعُ  
الْأَفْرَادِ الَّذِينَ يُؤْلَفُونَ وَحْدَةً سِيَاسِيَّةً؛ تَقْوِيمُ عَلَى وَحْدَةِ الْوَطَنِ، وَالتَّارِيخِ، وَالآلامِ، وَالآمَالِ<sup>(٢)</sup>.

ويستعيد الشاعر ذكرى الرَّحِيل عن حُرْيَّةِ الْوَطَنِ، فِي فَاجِعَةِ الْانْكِسَارِ الْجَمْعِيِّ، وَالْانْكِسَارِ  
الْقَوْمِيِّ، بِقصيدة "أَجْرَاسٌ"؛ الَّتِي أَوْحَتْ بِالْقِيمَةِ التَّتَبِيِّهِيَّةِ الْعَالِيَّةِ؛ مِنْ خَلَلِ الصُّورَةِ الْمُتَكَبَّةِ عَلَى أَسْلُوبِ

(١) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٢٢.

(٢) صليبا، جميل، المعجم الفلسفِي بالألَّفاظِ الْعَرَبِيَّةِ وَالْفَرَنْسِيَّةِ وَالْإِنْجِلِيزِيَّةِ وَالْلَّاتِينِيَّةِ، (د. ط)، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٨٢م)، ٢: ٢٠٥، (الْقَوْمِيَّة)، [Nationality].

الإخبار، والمسنون ما زال يحفر في ذاكرة الفلسطينيّ إيقاعه الحزين الصّاخب، الذي يبني على قيمةٍ نقديةٍ لاذعةٍ؛ تدين السّامعين بالقيمة الصّوتية؛ السّاعية إلى تحقيق يقظة الضّمير القوميّ؛ بالانتعاق من العجز السّيّم، والموات المُقيّم، على صعيد الفعل، الذي بدا منفي الحضور مع نهوض الطريق عاريةً، وفي ذلك يقول<sup>(١)</sup>:

منتصف الليلُ

أسمعها جيدًا

أسمعها تدقُّ في مداخل المدينة

وتوقف الحرّاس والحدائق الحزينة

أسمعها، ويسح الصّدّى الغبارَ عن أعنَّةِ الخيولِ

وتنهض الطريق عارية.

وتتصاعد نبرة الإدانة للانحسار الفعليّ الصّادم؛ وال القوم في سباتٍ عميق، وهدوءٍ بات منزاحًا صوب الإزعاج، ولم يكن من صوتٍ في المدى، غير جرس الصّدّى، وقطفقات المساحة، التي ماثلت القبر في امتصاص هول المذبحة؛ تلك المُعبّرة عن قمة الوحدة والانكسار والسُّكُون، ومزيد الضعف والتّرّدّي والدُّون، ويقول الشّاعر في اللوحة التالية<sup>(٢)</sup>:

أسمعها،

كان الحريق ساعة افترقنا

لكنه لم يز عج النّيام،

كان الشّخير عاليًا

كان الهدوء مزعجًا

وقطفقات مساحة،

صَتَّ كصمت القبر هول المذبحة

ويغرق النّيام.

(١) توما، الأعمال الشّعريّة، ص ١٨٣.

(٢) توما، الأعمال الشّعريّة، ص ١٨٣.

وتُوّتُّ قصيدة "ليلة صيف"، للحالة المُتَرْدِيَّة عقب الاحتلال، مع الإحالَة الصَّوْتِيَّة، إلى حضور السَّاعَة في عُنْق الْكَنِيسَة؛ التي أحالتِ الْفَلَسْطِينِيَّ إلى صرَاعٍ مع النَّوْم المُفْتَرِن بالقرار، الذي تستجلِّبه أشْرَعَةُ الْحَرَيَّة؛ أمَّا الدَّقَّةُ العَشْرُونُ فِيْهَا من الْوِجْهَةِ الْأُولَى لِلْفَهْمِ الشُّعُورِيِّ الْحَسِّيِّ مَاثِلُ المَسْمُوعِ؛ مَعَ ما تُوحِيُّهُ الرَّقْمِيَّةُ، فِي الْمَسْتَوِيِّ الْثَّانِي، مِن القيمة التَّتَبِيعِيَّةِ الْعَالِيَّةِ، لِزَمْنِ النَّكَبَةِ، الْمُوَافِقُ لِلْعَشْرِينِ مِنَ السَّنَوَاتِ الْعَجَافِ أَوْ تَرِيدُ، مِنْ إِرَادَةِ الْفَعْلِ الْقَوْمِيِّ، وَيَنْعَالِي فِي الْأَثْرِ الْحَضُورِ الْحَسِّيِّ الصَّوْتِيِّ لـ"الْجَازُ" وـ"الْزَّامُورُ" عَلَى أَطْرَافِ الْمَدِينَةِ؛ الْمُوْحِي بِتَنَامِيِّ الْمَاثِلِ الْأَهْلِيِّ عَلَى الْأَرْضِ؛ إِيْذَانًا بِانْتِهَاكِ الْقَدَسَةِ الْدِينِيَّةِ، وَالْمَنْظُومَةِ الْقَوْمِيَّةِ، وَقَدْ اتَّكَأَ الشَّاعِرُ، فِي مَجْمَلِ الْخَطَابِ، عَلَى الإِنْشَاءِ الْاسْتَهْمَامِيِّ الْمُنْكَرِ؛ لِلإِيحَاءِ التَّقْرِيْعِيِّ الْمُسْتَكْرِ، قَائِلًا<sup>(١)</sup>:

من أين يأتي النَّوْمُ كَيْفَ يَجِيْءُ

يَا حَارِسَ الْأَجْفَانِ فَارِقُبَ مَطْلَعَهُ

فَلَرَبَّمَا حَمَلَتْهُ مَرْكَبَةُ وَرِيحُ

وَبِحِيرَةُ السَّهَدِ الْطَّوَيْلِ

تَمْوِيجُ تَسْخَطٍ لَا تَرِيجٌ وَتَسْتَرِيجٌ

حَتَّى تَلُوحَ الْأَشْرَعَةُ

السَّاعَةُ الْحَمَقَاءُ فِي عُنْقِ الْكَنِيسَةِ

السَّاعَةُ الْحَمَقَاءُ دَقَّتْ

لِلْمَرَّةِ الْعَشْرِينِ آهُ أَيُّهَا الْزَّمَنُ لِلْعَيْنِ

وَصِرَاطُهُمْ وَالْقَهْقَهَاتِ

وَالْجَازُ وَالْزَّامُورُ فِي طَرْفِ الْمَدِينَةِ

لِمَا تَرَلَ فِي الرَّأْسِ تَفْتَحُ شَارِعًا

لَتَمَرَّ مِنْهُ السَّاقِطَاتِ

وَالسَّاقِطُونَ وَيَنْبِشُوْا حَفْرَ الْضَّعِينَةِ

...

(١) نفسه، ص ١٩٨، ١٩٧.

ويبدو الشاعر في قصيدة "عوليس في الرحلة الأخيرة"، رهين انتظار الحرية المنشودة، لـ"بيت لحم" بخاصةٍ، والوطن بعامةٍ؛ وقد خيم الليل الاحتلاليُّ، والصمت القوميُّ، على الواقع الوطنيِّ، مُطْلِقاً أمنياته المتلاحدة؛ المُعَبَّرة عن العجز والوحدة؛ ناشداً طهريَّة العبرات في عيني المدينة من رجس الاحتلال، وفعليَّة الإسناد القوميِّ؛ بالنار، والبارود، والآلة، والصهيل، والوحدة، والجسارة، والقوَّة، والحسُّم، حيث يقول<sup>(١)</sup>:

النَّشِيدُ الثَّالِثُ:

لو أَنَّ فِي لَيْلٍ يَطْلُبُ شَتَّاً  
نَهَرًا مِنَ الْعَبَرَاتِ فِي عَيْنِيْكَ لَوْ  
جَسَدٌ مِنَ النَّيْرَانِ يَطْرُقُ بَابَنَا  
بِيَدِيْكَ مِنَ الْبَارُودِ،  
وَيَضْيِئُ فِي وَجْهِ النَّوَافِذِ شَعْلَةً  
لَوْ أَنَّ جَنْزِيرًا يَمْرُّ مِنْ شَوَارِعِنَا  
وَيَصْهَلُ قَادِمًا عَبْرَ الْحَدُودِ،  
لَوْ أَنَّ زَيْتُونَ الْجَبَالِ يَسِيرُ صَفَّاً وَاحِدًا،  
لَوْ أَنَّ عَنْتَرَةَ يَقُودُ،  
لَوْ مَرَّةً تَلَدَ الرُّعُودُ صَوْاعِدًا وَتَجْوِيدًا!!

ويبيتني الشاعر بالإخبار توصيفه الدقيق لملامح الانكسارة القوميَّة الفادحة، في "الخطبة الأخيرة"، مُسْتَهْلِكًا اللوحة الأولى بنبرة التحدُّي؛ المُسْتَمَدة من عنفوان اللقاء الاتحادي مع الأرض؛ المولَد بالجرس المقرَّع، بركان الرَّفُض المقرَّع، ضمائر الرَّاحلين عن العروبة، في القمة الشاهدة على واقعة الصَّلب، وفي عرس الذبح المتناثر جثثًا في الحارات العربية، مع الاتكاء على الحدس البالغ حد اليقين؛ المُوحِي

(١) توما، الأعمَال الشعريَّة، ص ٢٢٣.

بمزيد الذَّبْح والسُّكُون؛ ليكون الصُّرَاخ، في خاتمة حفل الدَّم، مقرُوناً بدقِّ الجَرَس؛ إِيذاناً بالتطهير الذَّاتِي، والانتفاض الْوَطَنِيّ، بمعزلٍ عن السِّيَاق الْقَوْمِيّ، قائلاً<sup>(١)</sup>:

نورق في هذا اللَّيل الْأَثَمِ، ضُمِّينِي،

أوصلتُ يَدِيَكَ إِلَى جَسْدِي

فانفجرتْ كُلُّ بِرَاكِينِي.

في خاتمة الحفل ساقِر عَلَى قَمَّةِ جُلُجُثَةِ

أَعْلَنَ أَنَّ الْأَيَّامَ تَطَارِدُنِي،

وأَكُونُ الشَّاهِدُ فِي عَرْسِ الذَّبْحِ، أَنَا الْمَذْبُوحُ، وَأَصْرَخُ

فِي جَثَثِ الْحَارَاتِ الْعَرَبِيَّةِ، أَنَّ يَقِينِي،

يَنْبَئِنِي بِمَذَاجِهِ أُخْرَى،

أَصْرَخُ فِي خاتمةِ الْحَفْلِ، أَدْقُّ، أَدْقُّ، وَأَعْلَنَ أَنَّ

النَّهَرُ الْقَادِمُ كَيْ يَغْسِلَ وَجْهَ الصَّحَّرَاءِ، سَيْبَنْعُ

مِنْ أُورْدَتِي الْمُسَبَّبَةِ،

إِنَّ يَقِينِي يَنْبَئِنِي بِمَذَاجِهِ أُخْرَى.

ولم يزل الشاعر برينيه الشعري المُخْبِر، عن الالتفاف الْقَوْمِيِّ الصارخ، على الرَّاحِلِ اللَّاجِيِّ، من حريق الوطن إلى حرائق الأوطان؛ يُرْسَخُ إِيْحَائِيَّةَ "القَمَرِ الْأَحْمَرِ"، و"كَفِ الْمُجْرِمِ"، و"الْأَفْعَى الْمُتَلَوِّيَّةِ"؛ لِتَطاوِلُ الدَّرْبِ، وَعَظِيمِ الْمَحْنَةِ، وَنَكْسَةِ الْغُرْبَةِ؛ لِيَضْحَى الرَّاحِلِ رَهِينَ مَرَارَةِ الْاسْتِلَابِ؛ أَمَّا الْمُسْتَأْنِبُ فالوطن المُقَسَّمُ على خرائطِ السِّيَادَةِ، وَاللُّجُوءِ، وَالموتِ؛ الَّتِي أَضْحَتْ مَفْتَاحَ النَّقَاسِمِ وَالْأَغْتِصَابِ، لِلإِنْسَانِ وَالْأَرْضِ وَالْمَقْدَسِ، فِي "مَخْدَعِ رَاحِيلٍ"، وَفِي سَائِرِ أَقْبَيَةِ التَّأْمُرِ الْعَالَمِيَّةِ، بِيَدِ أَنَّ الشَّاعِرَ يُصِرُّ عَلَى التَّحَدِّي بِمَزِيدِ النَّدَاءِ؛ الْمُحَفَّرُ جَسَارَةُ التَّارِيخِ عَلَى النُّهُوضِ مِنْ دَمَاءِ الْمَذَاجِ خَيْوَلًا تَصَهَّلُ، مُسْتَذَكِّرًا دَمَوِيَّةً "هُولَاكُو" الْمَوْغَلَةِ فِي قَتْلِ "بَغْدَادٍ"؛ لِيَقُولُ<sup>(٢)</sup>:

(١) نفسه، ص ٢٤٥.

(٢) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٤٥، ٢٤٦.

ما زال القمر الأحمر في أفقى، ما زالت كف المجرم

تنذر بالسوء وعاصفتي تقتلع الأشجار المهترئة،

والدَّرَبُ طَوِيلٌ، كم أفعى تتلوي في هذا اللَّيل

العاهر، تلتفُ على قدميَّ تسمُّرْني بالشَّوْكِ وبالغربة.

كم لص ينْتَظِرُ السَّاعَةَ مُقْتَرِعًا كَيْ يَغْنِمُ ثُوبِيَّ،

وَتَجْوِعُ أَسْوَدًا فِي جَبَّ الْقَصْرِ إِلَى بَدْنِي

وَحَرَابُ الصَّيَادِينَ تَطْلُبُ بِأَعْيُنِهَا الْمَشْحُوذَةَ

فِي حَقِّ أَرْلِيٍّ وَشَبَاكِهِمُو تَتَرَبَّصُ خَطْوِي

وَخَرَائِطُهُمْ مِنْ كُلِّ الْأَسْكَالِ اَنْسَلَتْ مِنْ قَبْوِ الْمَوْتِ

إِلَى غُرَفِ الْوَزَرَاءِ وَحَفَلَاتِ الْكُوكَتِيلِ وَفِي مَدْعِ

رَاحِيلِ سِيَقْتَسِمُونِيِّ،

فِي كُلِّ جَهَاتِ الْأَرْضِ، سِيَغْتَصِبُونِيِّ.

نَادَيْتُ أَنَادِيَ أَيْقَظْتُ حِرَفَ التَّارِيخِ

أَطْلَتُ مِنْ أَسْطُرِهَا تَقْطُرَ دَمًا وَخَيْوَلًا تَصْهَلُ

كَالشَّرِّ الْمُتَحَفَّزِ - هُولَاكُو - بَانَتْ بَغْدَادُ عَلَى دَجْلَةِ عَارِيَةٍ

تَنْزَفُ فِي ضَوْءِ الْقَمَرِ الشَّاحِبِ تَسْتَرُ عُورَتَهَا بِيَدِ مَقْطُوْعَةِ.

وَيَسْتَمِرُ الشَّاعِرُ فِي إِطْلَاقِ نَدَاءَتِهِ الْمُسْتَمْلَةِ بِالْأَسِيِّ، بِالْغَالِبِ حَدَّ الصُّرَاخِ فِي "جِيفِ الْحَارَاتِ الْعَرَبِيَّةِ"، الَّتِي صَمَّتْ آذَانَهَا عَنْ سَمَاعِ الْاسْتَغَاْثَةِ الْمُكَبَّلَةِ بِقِيدِ الزَّمَنِ، وَلَيْسَ مِنْ نَاجِزٍ فَعَلَهَا إِلَّا التَّوْثِبُ الْرَّائِفُ، وَالْأُخْوَةُ الدَّعِيَّةُ، وَالْتَّعَاطُفُ الْمَكْذُوبُ، وَالصَّمَّتُ الْمَرْعُوبُ، فَضْلًا عَنِ الْجَوْعِ، وَالْعَذَابِ، وَالْقَتْلِ، فَيَقُولُ<sup>(١)</sup>:

نَادَيْتُ أَنَادِيَ، أَصْرَخَ فِي جِيفِ الْحَارَاتِ الْعَرَبِيَّةِ

(١) تُومَا، الْأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٤٧، ٢٤٨.

لا تسمعني، بندول السّاعة كالحبل المتأرجح مشنقة

تتوّب في نزق، يفغر فاه هناك أخْ، وأخْ

يُخفي تحت المنديل الدّامع بسمته

...

\* \* \*

يقترب الجوع الذّئب، الصّلبُ

السيفُ، النَّطْعُ، ورَأْسُ الشَّعْبِ،

يقترب الفصل الثاني والمشهد في سوق التُّجَارِ،

في كُلِّ صبَاحٍ يحملني المذياع إلى مدن الصَّمتِ

المُشبوّهة تطلق في رأسي النَّارِ.

وتأتي الصّرّاحة المُدوّية، في عمق الضّمير القَوْمِيِّ، مُجلَّلةً بالوعيد النَّارِيِّ؛ بمثابة الكشف السّافر عن العقْمِ العربيِّ، في حمل الرَّأْبة النَّضالِيَّة إلى التَّحرُّرِ، الذِّي أضْحى رهين الوحَّدة المتأرجحة بين: ظاهر الوِئامِ، وثاوي الخِصَامِ؛ ليكون التَّعُثرُ في الانفراطِ من الانكماشِ إلى الفجرِ؛ مائِلًا في التَّعاطي القَوْمِيِّ، مع المُشروع الوطَّنِي النَّضالِيِّ، على جهة الخُذلانِ، واستلابِ الأمانِ، فيقول في اللَّوحاتِ التَّالية<sup>(١)</sup>:

ها إِنِّي أصرَّخ كالبوق النَّابض في خاتمة الحفل، كنايِ يلهث

قبل سقوط ستارِ وأقول صلاتي:

انتظري يا أنظمة العار انتظري

غضبي وانتظري لعناتي

هذا زمن الكشف السّافر عن

عقم الرَّجُل الحامل راياتي.

\* \* \*

(١) نفسه، ص ٢٤٨، ٢٤٩.

كُنَّا قدْ أَوْشَكَنَا لِمَا عَبَرْتُ فِي عَزِّ الظَّهُورِ قَوْافِلَنَا

أَنْ نَنْسَفَ هَذَا الْقَبْرَ

أَعْدَدْنَا خَارِطَةً أُخْرَى لِلْعَصْرِ،

وَرَسَّمْنَا طَرِقاً تَصْعُدُ مِنْ بَئْرِ حَزِيرَانَ إِلَى

قَمَمٍ يَسْتِيقْظُ فِيهَا الْفَجْرِ

وَرَأَيْنَا وَطَنَّا يَنْهَضُ كَالْمَارِدِ عَارِيِ الصَّدَرِ

قَدْمٌ فِي الْأَوْرَاسِ وَأَخْرَى فِي غَزَّةِ أَوْ عَدَنِ.

\* \* \*

وَمَمَالِكٌ تَهُوي

وَمُلُوكًا كَالْجَرْذَانَ عَلَى قَارِعَةِ النَّهَرِ

فَاضَ النَّهَرُ

أَنْتَظَرُ التَّيَّارَ يَذُوبُ التَّلَاجَ عَنِ الْمَدَنِ الْمَنْسِيَّةِ

جَاءَ التَّيَّارُ وَكُنَّا قدْ أَوْشَكَنَا أَنْ

كُنَّا قدْ أَوْشَكَنَا أَنْ...

يَا تَلَّ الزَّعْرَنَ تَنْشَطِرُ الشَّمْسُ عَلَى قَمَمِ الْأَرْزِ

يَسِيلُ لِعَابُ الْحَوْتِ الْوَالِغُ فِي دَمَنَا

فَلَتَمِطرُ كُلُّ سَمَاءِ الدُّنْيَا كَبْرِيَّتَا نَارًا حَتَّى يَوْمُ الْحَشْرِ

حَتَّى تَتَمَرَّقَ أَرْتَالُ كَنَائِبِهِمْ وَيَكُونَ النَّصْرُ

وَيَكُونَ النَّصْرُ.

وممَّا يُعمق الصُّورَةُ الْكُلِّيَّةُ لِلأنْكِسَارِ الْقَوْمِيِّ، استهلاهُ الشَّعْرُ لِقصيدةٍ "مِنَ الْأَعْمَقِ"، الَّذِي جَسَّدَ عَشْقَهُ الْمُتَعَالِي لِلأَرْضِ، بَعِيدًا عَنْ غَفَلَةِ النَّوْمِ، وَخَطَابَةِ الْحَمَاسَةِ؛ لِيَكُونَ عَلَى مَوْعِدٍ مَعَ نَاجِزِ الْعَطَاءِ، وَإِخْصَابِ السَّمَاءِ، وَفِيهِ يَقُولُ<sup>(١)</sup>:

الْعَشْقُ فِي جَوَانِحِي  
وَفَوْقِ هَامِتِي يَصْفِقُ الْغَضَبُ  
وَأَعْيَنِي مَوَاقِدُ الْلَّهَبِ  
أَطْعَمْتُهَا كِرَامَةُ الْعَرَبِ  
وَأَذْرَعَيْتُهَا تَدْقُّ أَسْطُحِ النَّيَامِ  
وَالْكَلَامُ لَا أَحْبَّ  
لِلرَّبِّيْحِ مَا تَقُولُ اللِّسَانُ لَمْ تَعْدُ  
تَرَنُّ فِي مَسَامِعِي حَمَاسَةُ الْخَطَبِ  
أَخْلَفْتُ كُلَّ مَوْعِدٍ  
مَعَ الصَّيَاحِ وَالضَّجَيجِ وَالصَّخْبِ  
لَمْ يَمْلِءْ مَوْعِدِي مِنَ الْعَطَاءِ وَالسُّحْبِ.

ويُلْحِّ الشَّاعِرُ عَلَى صِنَاعَةِ الْأَمْلِ مِنْ أَلْمِ الْفَاجِعَةِ، رَغْمَ قَسْوَةِ الْمَحَنَةِ، وَأَسَى الْمَجَرَّةِ؛ بِالصَّلَابَةِ، وَالثَّوْرَةِ، وَالْتَّحَدِّيِّ، وَالْبَطْوَلَةِ، مَعَ تَصَاعِدِ الثَّوْرَةِ، فِي مَلَامِحِ الْبَطْوَلَةِ الْمُشْرِقِيَّةِ عَلَى الْوَطَنِ بِالْحُرْيَّةِ

وَالْإِنْتِصَارِ، لِيَقُولُ فِي قَصِيدَةٍ "الْعَالَمُ الْآتِيِّ"<sup>(٢)</sup>:

مَذْأَهِرِقَتِ فِي الْمَحَنَةِ الْكَبِيرِيِّ مَدَامُنَا  
كَخْمَرَةِ الْمَعْصَرَةِ  
كَانَتْ هَنَاكَ بِقَيَّةً  
لَمْ تَتَهَكَّهَا الْمَجَرَّةُ  
كَانَتْ وَرَاءَ الْيَأسِ تَشَاقِقُ الْلَّظَى  
وَالْمَوْتَ، قَدْ مَلَّتْ حَيَاةَ خَائِرَةَ  
وَاصْلَبَّ فِي لَيْلِ الشَّدَائِدِ عُودُهَا  
فَتَلَمَّسَتْ دَرَبَ الْحَيَاةِ الثَّائِرَةِ

(١) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ١٦٤.

(٢) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ٢٠٧، ٢٠٨.

مَهَلًا فَإِنَا لَمْ نَمْتُ  
خَابَ الدُّعَاءُ وَحَظُّهُمْ  
حَدَّقَ عَيْنُوكَ مَا تَرَى؟!  
فَوْقَ الصَّلَبِ أَهْلَهُ  
وَسَوَادُ مُسْتَبْشِرَةٍ،  
وَمَلَامِحُ الْأَبْطَالِ تُولَّدُ كُلَّ يَوْمٍ  
وَمَعَ النَّبَالَمِ يَزِيدُهُمْ شَرْفُ الْبَسَالَةِ مَقْدَرَةً،  
إِنِّي أَرَى الْأَجْيَالَ قَدْ نَفَضَتْ تَرَابَ الْمَجْزَرَةِ  
وَالْقَادِمِينَ مَعَ الصَّبَاحِ  
رَقَصُوا عَلَى قَرْنِ الرِّيَاحِ الْخَائِرَةِ.

ويضحي خطاب الشاعر مُشتملاً بالواقعية الانكشارية، والاستشرافية التحررية، في قصيده "أغنية للسودان"؛ حين يصف عزّيه ووحدته؛ لتخلّي العروبة عنه، مُنْكراً عجزها، ومستكراً خذلانها، ومُلتمساً من صفحات تاريخها المُشرق روح الثورة وتبشير الانتصار، حيث يقول<sup>(١)</sup>:

عَارِيًّا أَخْرَجَ مِنْ لَيلِ الصَّحَارِيِّ الْجَاهِلِيَّةِ  
عَارِيًّا أَخْرَجَ مِنْ تَحْتِ الْعَبَاءَتِ الْغَبَيَّةِ  
يَا بِلَادِيِّ الْعَرَبِيَّةِ  
يَا بِلَادِ الشَّمْسِ وَالْثُّوَّارِ  
أَحْرَقْتَ وَجْهِيِّي سُنُونَ الانتِظَارِ  
فَلَمَّاذَا بَعْدَ أَنْ صَرَّتِ الضَّحْجَيَّةِ  
لَمْ يَزِلْ يَتَقَلَّ عَيْنِيُّكَ الْغَبَارِ

\* \* \*

وَجَهَكَ الْمُشْرِقِ يَعْطِينِي الْأَمْلَ  
وَجَهَكَ الْمُشْرِقِ رَغْمُ الْعَارِ  
عِنْدَمَا أَعْرَفُ عَنْ شَعْبِ ظَفَارِ  
وَعِنْ الْثُّوَّارِ فِي أَرْضِ عَدْنَ

(١) نفسه، ص ١٧٨، ١٧٩.

يا بلاد الشمس والثوار

يا بلادي العربية

عندما نسقط من أجل القضية

إنما نعلن بدء الانتصار.

وقد استطاع الشاعر فيما سبق؛ أن يعمق حضور "بيت لحم" في الخطاب الشعري؛ على سبيلي: المُباشِرَة، والرَّمْز، بيد أننا نستطيع استكمال القراءة الواقعية للانكسار، في عدّة مواطن من مجموعته الشعرية<sup>(١)</sup>؛ نظمت جميعها في وحي بُورِيَّة المكان الأَمْ "بيت لحم"؛ وفي ظلِّ نجّمتها المُوحِيَّة بثائِيَّة: الانكسار، والانتصار.

### - المبحث الثاني: مُحَفَّزاتُ الانتصارِ.

انتصر خليل توما لِمُؤسَّساتِ الانتصار في الخطاب الشعري؛ من خلال المُحَفَّزاتِ: الْوُجُودِيَّة، والإنسانية، والاستشرافية؛ التي أوحت بروح التَّحدِي في مواجهة مائل التَّرْدِي، وثيمة الأمل في مجابهة ظاهر الأَلْم، على ما في المبني الشعريَّة من نغمة تعبيَّة جامحة؛ تُؤسِّس لأيديولوجيا المقاومة، في واقع المساومة، على حقوق الإنسان، وملكية المكان؛ مما يُجسِّد حالةً شعريَّةً واعيةً بمعطيات المرحلة، وتأسِيساً لنهجٍ نضاليٍّ جديِّد؛ ينبع مظاهر: الدُّون، والانكسار، والخسران؛ مُبْتَدِيًّا منها ركائز: الحرَّة، والعدالة، والأمان.

### المَطْلُوبُ الْأَوَّلُ: الانتصارُ الْوُجُودِيُّ.

يمكنا معاينة الانتصارِ الْوُجُودِيِّ، المُقابل للانكسارِ العَدَمِيِّ<sup>(٢)</sup>، في غير نصٍّ شعريٍّ؛ بيد أنَّ المعالجة المضمونية المُفرَغَة من التَّرميزات المكانية، والإحالات السياقية، لـ"بيت لحم" القدَّاسة، والتَّارِيخ، والأَلْلَ، والإنسان؛ تفرض تبئير النَّظر الفاحص في المباشر الصَّرِيح، أو المُغَافَّ بالتلَّمِح، مع حُسبانِ انتماء المُقول الشعريِّ، إلى المجموعة التي احتفت بالنَّجْمة الكائنة في سماء المدينة؛ حكايةً عن الكشفِ الْوَاقِعِيِّ، والتماسًا للخلاص الاستشرافيِّ.

(١) للوقوف على "ملامح الانكسار"، في مواطن أخرى، من المجموعة الشعرية؛ ينظر: توما، الأَعْمَال الشَّعْرِيَّة، ص ١٢٦، (- استهلالٌ نثريٌّ في الانكسارِ الجمعيِّ، "ينابيع")؛ ص ١٢٦، (- استهلالٌ نثريٌّ في الانكسارِ القُوميِّ، "ينابيع")؛ ص ١٢٧، (- استهلالٌ نثريٌّ في الانكسارِ الذاتيِّ، "ينابيع")؛ ص ٢٥١، ٢٥٢، (- الانكسارُ القُوميُّ، قصيدة "بِكَائِيَّةٌ لِيُسْتَ من الْبَكَاء").

(٢) لِمقاربة المفاهيم الاصطلاحية، المُتَعَلِّقة بـ"الْوُجُود"؛ ينظر: صليبا، المعجم الفلسفِي بالآلفاظ العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتينية، ٢: ٥٦٠ - ٥٥٨، (- باب الواو / - الْوُجُود، [Existence])؛ ٢: ٥٦٤، (- الْوُجُوديُّ، [Existential])؛ ٢: ٥٦٦، (- الْوُجُودِيَّة، [Existentialism])؛ فضلاً عن المعاجم الفلسفية المشار إليها سابقاً.

ولنا في قصيدة "أوراق حمراء"، أمثلة ترسيخ الوجود في مقابل العدم؛ ذلك الذي جسد قسوة المحتل، على الصُّعد: الروحية، والجسدية، والفكريّة؛ فانبُرِي الشاعر لبذل تقدِّماتِه النّضالية بين يدي الأرض، قائلًا في إثر ذلك<sup>(١)</sup>:

أكملت دورتها الأيام ضمّيني إليك

آه يا أرض الجروح

من بحور التيَّه آتَيْكَ على لوح

وروحي في يميني

آه ما أقوى حنيني

ها هي الدائرة الحمراء تلتفُّ من البحر

إلى البحر على شكل عقالٍ

ورموش الشّمْس ترتاح على كوفيتي

وجذوع البرتقالُ

أخذت تستيقظ.. تستيقظ تخضرَ

تتاديني، فتمتدُّ يميني

رغم أعوام الرّمالُ

آه يا أرض الجروح

عاد لي شكري وعناني وصوتي

عاد لي من قمة الموتِ

وجه جدي ذو الأحاديد العميقَةُ

مُشرقاً تصطفق الأمطار والريح على جبهتهِ

(١) توما، الأعمال الشعريّة، ص ١٣٠، ١٣١.

فاتحاً في غابة الألغام للحفل طريقة

آه يا أرض الجروح

أكملت دورتها الأيام في وجه المقامر

أكملت دورتها الأحلام في شريانه

أبداً كانت تسافر

وعلى المسرح فاض النور كالطوفان في كلّ الزوابيا

فامنحينا لذة المعرفة البكر وصبراً كالMessiah

دون أن نغفر في الصبح الخطايا.

أما أن تكتمل الدورة؛ فلأيام المنقضية في المقامرة اليومية، بين: "بحور التّيه"، و"الدائرة الحمراء"، و"أعوام الرّمال"، نصيب بارزٌ منها، مع ما تقتضيه دورة الأحلام في الشرابين، من إحساسٍ أليمٍ بابديّة السّفر؛ ولأنّ تأوهات الشّاعر الثالثة بين يدي أرض الجروح، كانت معاونه على إعلان الوجود؛ فلتبدأ الرّحلة من بحور التّيه على اللّوح بقمة الحنين، ولتنتسّس رموز الشّمس ب Kovfia الرّاحل الحزين؛ مؤذنةً باستيقاظ جذوع البرتقال الملتئمة مع الشّاعر؛ حينها، فقط، يستعيد شكله، وعنوانه، وصوته، وبالآخرى وجوده؛ ثمَّ له أن يستعيد وجوده الذاتي في عمق ذكرى الطّفولة؛ بالجَدِّ ذي الأحاديد العميقة، وينتهي المشهد الوجودي على فيض الطوفان النوراني في سائر الأرجاء؛ ليطلق الشّاعر استرحامه الأخير للأرض، بمنحه والرّاحلين معرفة الدّرب، وثبات المسيح، وحسم خلاصٍ، في صبح هو الآتي بلا مناصٍ.

ويمضي الشّاعر إلى تحقيق الوجود في ختام القصيدة، وقد انتظر تشكُّل ملامحه المتولدة يوماً في إثر يومٍ، مع مجازفة النّوم مقلتيه؛ لتعاظمُ الجراحات على صدره وعانتقِيه، وهو الذي لا يريد من السّهد فكاكاً غير أن يرى انبات الصّبح بنازريه، معمقاً نهج الثبات والصمود، ومؤكداً صلابة الحق المنشود، في وجه التّهجير إلى الذهب الزائف، بالجوع والجُرح الرّاعِف، متسائلاً، في المُنْتَهِي، عن تفضيله أسباب الممات، مع حلول العواصف المليّمات، ومرسخاً، في العمق، جلال الثبات، ليقول<sup>(١)</sup>:

ما زلت أنتظر الملامح وهي تُولد كُلَّ يومٍ

(١) توما، الأعمال الشّعريّة، ص ١٤٠، ١٤١.

والنوم يسبني على سكينةٍ

وأريد أن أرتاح

كثرت على صدري الجراح

لكنني لن أغمض الأGFان حتى

ينبثق نور الصباح.

\* \* \*

آه يا بيتي القديم

ها هنا قد عشت سر الكلمات

كان باب الهجر مفتوحاً

وغرّاً كنت لكن لم يُطْمِّعني الذهبُ

وعلى أرضي كان الجوع نعماً للعرب

ما الذي حبّب في عيني أسباب الممات

حين أفلت شبابيك الهرب.

ويتّخذ الانتصارُ الوجوديُّ ملهم الائتلافِ الفرديُّ، مع الإطارِ الجمعيُّ؛ عندما تَرْبِضُ الغيوم بينَ  
(النّجمة/ بيت لحم)، و(الصّاري/ مركب الحرّية)؛ ليلتّمس الشّاعرُ في وجوده اليدويِّ اليابس النّازف  
مفتاحَ الخلاص؛ حين يمسح عن الأفقِ الزّيد؛ ويستحضرُ مؤسّساتِ الطّقسِ الإخصابيِّ، للعصفِ  
الثوريِّ؛ القابلُ بالانتصارِ الوجوديِّ، المُتّحدُ مع الخصبِ الأرضيِّ، قائلاً في القصيدة الأخيرة من  
المجموعة "بُكائيَّة ليست من البكاء":<sup>(١)</sup>

(١) توما، الأعمال الشعريَّة، ص٢٥٢، ٢٥٣.

ما بين النّجمة والصّاري

غيمٌ رضا

نثّه قريحةُ خوارِ

وفتحت حقيقةُ أسراري

أخرجت بدًا

يبست أبدًا

نرّفت أبدًا

ومسحت عن الأفق الزّبدا.

\* \* \*

عش يتباً، أقرأُ قانونَ الأمطار، دفاترُ

طلّابك تتطقّ بالحكمة، ما كان السُّور الفاصلُ

بين القبر وبين الشّارع أعلى من رجليك،

وقفزت، ففزت وكان نداء الرّحم الرّخو قويًا.

يتتصّل مّنِي العمر وساعات الرّعْشة والإخضابُ

يتتصّل مّنِي وجهي يهرب خلف المرأة يقهقه، أدركتني

من سامي من تعبي من خبط جنوني،

أدركتني حين تمرُّ قوافلكم في كُلّ مساءٍ عبرَ

سماء القرية أصرخ، أصرخ آهٌ لو تنتظروني

ها إني أتجرّد من كُلّ ثيابي وأوشّح هذا الجسد الحقلَ

بعاصفةٍ أطلق فيه المحراث أسير إليكم

لحظات فانتظروني.

ويُعزّز الشاعر القيم الوجوديَّة؛ من خلال الاستناد إلى الكواشف التثريَّة، بـ"كتابَةٍ في فصلِ  
الشَّمْسِ والحِصارِ"؛ حين يُصوِّرُ الحُرْيَّة الصَّاغِدة خضرَةً شمسِيَّةً خارجَ أسوارِ المدينة وداخلها؛ لتكون  
الحفاوةُ الأخيرة بعدمِيَّة الشَّيْطَانِ، وكينونةُ الجَمْعِ المؤْتَلِ على ترتيبِ المكانِ، بنيرانِ النَّضَالِ وحِكْمَةِ  
الثَّائِرِ الإنسَانِ، فيقول<sup>(١)</sup>:

"ـ الحدائق المسوَّرة، تعيش الفصول كاملةً حتَّى الأعماقِ، وعندما تخضرُ الشَّمْسُ في قاماتِ  
الأغصانِ خارجَ الأسوارِ؛ فإنَّها تخضرُ داخلها أيضًا، والأجراسُ التي تُقرَعُ في أطرافِ  
المدينةِ؛ يسمعها الَّذِينَ تمتَّصُ أجسادَهُمْ رطوبةً الأرضِ خلفَ الأبوابِ المقلَّةِ، لكنَّ الصَّمتِ  
يُصِيرُ العالمَ بئرًا، لا قرارَ لها، تبتلعُ العطاشَ.

ـ في الرَّقصَةِ الأخيرةِ، أينَ يَكُونُ الشَّيْطَانُ؟؟

ـ جَهَّةُ عاريَّةٍ والمسرَحِ مكتَظٌ، ونَكُونُ هنَاكَ، لِنُرْتَبَ لِلنَّيرانِ مائدةً من كُلِّ الأصنافِ الممنوعةِ".

### المَطْلَبُ الثَّانِي: الانتصارُ الإنسانيُّ.

رسَّخَ الشَّاعرُ الانتصارَ الإنسانيًّا؛ بوصفِه ضِدًا للحالةِ الانكساريَّةِ المُتَشَظِّيَّةِ؛ في النُّطاقاتِ  
الذَّاتيَّةِ، والجَمْعِيَّةِ، والقَوْمِيَّةِ؛ انطلاقًا من أنسنةِ الظَّلَالِ المكانيَّةِ، المُشَبِّعةُ بالظاهرِ السُّلُوكِيَّةِ البشريَّةِ؛  
المُعَزَّزَةُ قَيْمَ: الصَّمْودُ، والثَّباتُ، والحياةُ، على الأرضِ؛ على أنَّها أيديولوجياً الاجتماعِ الإنسانيِّ، في  
مقابلِ استلاطِ السَّاسَةِ إنسانيَّةِ الإنسَانِ، وصُخْبِ المكانِ، ونَعْمَاءِ الأمانِ.

ويُعطي الشَّاعرُ للمكانِ الْبُؤْرِيَّ ألقَهُ الجماليَّ والرُّوحيَّ؛ بترسيخِ الْبُعْدِ الإنسانيِّ، الماثلُ في رسالَةِ  
السَّلامِ، من خلال قصيدة "بيت لحم (١٩٦٩م)"، حيثُ يقولُ في اللوحةِ الثالثةِ منها<sup>(٢)</sup>:

يا بيت لحم حَمَام روْضَكَ لَمْ يَزُلْ

يُوحِي طرِيقِي

وَالنَّجَمُ، نَجَم سَلامَكَ المنشودِ

فِي الدُّنْيَا رَفِيقِي

(١) توما، الأَعْمَالُ الشَّعْفِيَّةُ، ص ٢٢٥.

(٢) نفسه، ص ١٦٠.

كُلُّ الشُّمُوسُ لَهَا اعْتَاقٌ فِي يَدِيَّكِ

وَلِلْحَصَى لَوْنُ الْعَقِيقِ

أَنَا مَا غَدَرْتُ الزَّهْرَ

لَمْ أَبْطَشْ بَطَائِرَ

كَالْطَّفَلُ مِنْذُ خَلَقْتَ

أَبْكَيْتَ إِنْ غَضَبْتَ

وَإِنْ فَرَحْتَ فَإِنَّنِي

أَهْتَرْ فِي عَمْقِ الْمَشَاعِرِ.

ويصوّغ الشّاعر، من وحي الانكسار الجمعي والقومي، أمثلة الانتصار الإنساني؛ من خلال التّكرار الفعلي، الماضوي والاستمراري؛ السّاعي إلى إيقاف المذايحة المتلاحقة بحقّي: المواطن، واللّاجئ، بيد أنّ استيقاظ الدّماء السّاخنة؛ يستدعي إلى الاستمرار الشّعري، نَمْذَجَةُ الْفَكِيرِ الْاِسْتِرَاكِيِّ، فِي الائتلاف الإنساني؛ المُتَمَظَّهِر جرّة نامية تحت أقدام الفاشيين؛ ليكون الاستئناف، تاليًا، بـ(النَّجْمَة/ بيت لحم/ الفتنة)؛ مُوحِيًّا بجامع التّوّهُج الثوريّ، مع المثال "التشيلي"؛ في الانتصار لأحلام الفقراء؛ بمنشود الأمل القادر من عمق الجراح؛ في يقين الفعل الاستقبالي؛ المُوحِي بخُصُبِ العمل الثوريّ: "ستخضرُ الأرجاء"، فيقول الشّاعر في "الخطبة الأخيرة" (١):

ناديت أنادي يكفي، يكفي، لكنّي أيقظت دمَ

الأمس السّاخن ما زال على صدر الصُّحفِ الْيَوْمَيَّةِ.

وَتَأَلَّفَتِ التَّشْيِلِي كَالْجَمْرَةِ مَا زَالَتِ تَنْمُو

تَحْتَ نَعَالِ الزُّرْمُرِ الْفَاشِيَّةِ

كَالنَّجْمَةِ آهَ فَاتَّنِي

فِي خَاصِرَتِي تَتَكَوَّمُ أَحَلَامُ الْفَقَرَاءِ

تَزَقَّوْ فِي دَمْدَمَةِ الرَّشَّاشِ، وَتَرْقَبُ مِنْ

شَقَّ الْجَرَحِ - سَتَخْضُرُ الأَرْجَاءِ

...

(١) توما، الأعمال الشّعريّة، ص ٢٤٦.

ويكون الاستهلال بالإنشاء الندائي، الذي يوحى بالمناجاة الروحية العميقه بين: الشاعر، ومدينته الأثيره؛ تلك التي ما زالت تهبه حكمة الوصول إلى الدرب، وتشيع في الأرجاء سلامها المنشود بالقرب؛ حين تتعقد الشموس، في حضرتها، من عبوديتها إلى الحرية، ويضحي للمكان بريقه الخاص؛ ليتحول الشاعر، تاليًا، إلى حديث "الأنّا"؛ المؤكّد إنسانية المسالك بانتفاء الغدر والبطش المكين، وسموّ الطفولة المستملة بمشاعر النقاء والحنين.

ويتجلى البُعدُ الإنسانيُّ المزدوج في قصيدة "بيت لحم في القلب"؛ من جهتي: تعميق المشاعر الإنسانية النبيلة في الأسر، وأنسنة المكان الواقع تحت رهن الانتظار، حيث يقول الشاعر في اللوحة الرابعه<sup>(١)</sup>:

وأطلَّ كُلُّ نوافذ الأحباب مشرعةً،

وما زالت قناديل تساهُرُ في

دروب الصمت أحلام المدينة

وتظلُّ ترقب ربيماً عادوا ومن سفرٍ

تحطُّ بهم على الأبواب مركبةً وتمضي

وتنموء في كسلٍ على درج المحطة قطةً

وتكونَت قرب الجدار

وكانَما يذكي لظاها الانتظار.

ويطّلُ الشاعر بذكرياته على "بيت لحم"؛ فيُشرّع للأحباب نوافذ الشّوق والحنين، ويشرق بمشاعر الحبّ الدفين، ويمضي إلى ثايا المكان ليُسأهِد عتمة ليله، وتساهم القناديل أحلام مدينته، التي لفَّ الصمت دروبها، وهي ترقب العائدين من الرحيل الكبير، إلى اللّاوطن، والشّتات، والاستلاب، والوجع، حتى القطة الكسلى سامت الانتظار على درج المحطة، وقد أذكاهَا، كما المدينة، حنين الانتظار.

(١) نفسه، ص ٢٣٣، ٢٣٤.

ويُجلِّي الخطابُ الشُّعريُّ الملامح الإنسانية في الإطار الاجتماعي؛ بإضاعته لواقع المعيشة، في السياق الإنساني الشعبي؛ على سبيلِي: الكشف الإلماحي للمؤانسة البشرية، والبيان المنهجي للطريق التَّفَاعُلِيَّة الحَدِيثَة، فيقول الشاعر في اللوحة الأولى من قصidته "في بلدتي" <sup>(١)</sup>:

في الليالي الباردة  
يكثر الناس الحديث  
وتلوك الألسنة  
قصص السحر وأحلام الخرافات السفينة  
ويصلُون كثيراً  
وكثيراً يركعون  
إنهم من عهد أجدادي بصبرٍ يركعون  
وكثيراً يطلبون الصبر  
والصبر إلى حد الجنون  
غير بعضٍ  
فتحوا للموت شباك الليالي  
ومضوا لفجر الدفء بأحمال ثقالٍ  
كلُّ ما يرجونه من غدهم  
أن يزول الذُّلُّ عن أرض الرجال.

وهكذا يبدو الاستجلاء الشعري، للاستئناس البشري؛ بشعبيَّة التعبئة الأيديولوجية، للمساحة الشعورية، في مخيال المتأقِّي، وهو المُبْنَتِي من لُبِّ الصُّورة التَّكَامُلِيَّة، لوحة فَرَادِيَّة تأثيلِيَّة؛ تعمق الاستنساك بالجذور، وترسل في الجوِّ حنين السكينة والحبور؛ بمبداً الليالي الباردة، التي تُعزّزُ الحوارات الجماعية؛ في مناحي: العمل، والحياة، والسحر، والخرافة؛ بينما يكون التأسيس المنهجيُّ

(١) توما، الأعمال الشعرية، ص ٦٢.

منضوياً ضمن ثلاثة مسارب متعاضدة، على حُبِّ الْمُقدَّسِ وَالوَطْنِ؛ ممثلاً في: الصَّلَاةُ وَالصَّبَرُ، وَعِنَاقُ  
الدَّفَءِ فِي الْفَجْرِ؛ لِغَايَةِ انتِبَادِ الذُّلِّ وَتَمَادِيِ الشَّرِّ.

ونرى الشَّاعِرُ يَرْتَحِلُ إِلَى عَمْقِ الطَّبَيْعَةِ؛ حِيثُ الْمَكَانُ الْأَوَّلُ لِنَشَائِهِ، مُخَاطِبًا الأُمَومَةَ بِمَسْتَوِيهَا:  
الْإِنْسَانِيُّ، وَالْأَرْضِيُّ؛ فِي قَصِيدَةٍ أَرِيدَ لَهَا أَنْ تُؤْصَلِ إِنْسَانِيَّةً "الذَّكْرِيَّ"؛ حِيثُ يَكُونُ الْإِسْتَهْلَالُ  
الرُّوْمَانِسِيُّ الْمُتَحَدِّدُ مَعَ الطَّبَيْعَةِ، بِرُوْعَةٍ "دَرُوبُ التَّلِّ" وَ"أَسْرَابُ الْحَسَاسِينِ"؛ مُؤَشِّرًا لِلأَحْلَامِ الْقَابِلَةِ  
البِسِيْطَةِ، الْمُشْتَمِلَةِ بِكَدْحِ الْعَمَلِ، وَمُزِيدُ الْأَمْلِ، بِضَيَاءِ الشَّمْسِ، وَنُورِ الزَّيْتُونِ، وَالشَّاعِرُ مُؤْمِنٌ  
بِالْمِحْرَاثِ، وَعِنَاقِ الشَّمْسِ لِلسَّنَابِلِ، وَتَخْبِيَةِ الْفَرَحِ لِلأَجْيَالِ الْقَادِمَةِ، فَيَقُولُ فِي الْلَّوْحَةِ الْإِسْتَهْلَالِيَّةِ<sup>(١)</sup>:

رائعة كانت دروب التلّ يا أمي

وأسراب الحسسين وقع الخطوات المقبلة

لا - لم نُمَنِّ النَّفْسِ يوْمًا

بِقَصُورِ وَحِيَاةِ خَامِلَةٍ

وَالنَّاسُ كُلُّ النَّاسِ كَانُوا

مِنْ خِيوَطِ الشَّمْسِ ثُوبًا يَنْسِجُونَ

يَشْرِبُ مَلْحَ الْأَرْضِ مِنْ أَقْدَامِهِمْ

وَمِنْ رَؤَى آمَالِهِمْ

يُنْورُ الزَّيْتُونَ

آمَنْتُ بِالْمِحْرَاثِ يا أمي بِآلَافِ الْمَعَاوِلِ

آمَنْتُ بِالشَّمْسِ الَّتِي تَضَجُّ فِي حَقْلِي السَّنَابِلِ

خَيَّاتُ أَصْنَافِ الْخَمُورِ فِي عَدِ

يَكْبُرُ أَطْفَالِي هُنَا فَيَفْرُحُونَ.

يَبْدِي أَنَّ الْخِطَابَ الشَّعْرِيَّ يَنْصُرُ إِلَى الْوَجْهَةِ الْأُخْرَى؛ فِي رَصْدِ الْمَلَامِحِ الْإِنْسَانِيَّةِ بِشَقِّهَا  
الْانْكِسَارِيِّ؛ حِيثُ "الْدُّمُوعُ الْمُخْبَثَةُ"، وَ"اللَّيَالِيُّ الْقَاتِمَةُ"، وَ"الصُّقُورُ الْقَادِمَةُ"، الَّتِي بَاتَتْ مَوْطِنَ لِعَنَاتِ  
الْأُمَومَةِ، وَقَدْ نَسَجَتْ "الْوَحْشَةُ"، وَ"الذُّلُّ"، وَ"الْقِيدُ"؛ أَمَّا الشَّاعِرُ فَيَلْتَحُ عَلَى اسْتِحْضَارِ الانتِصَارِ مِنْ وَجْعِ

(١) تُومَا، الأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ١٦٧.

الانكسار؛ إذ الضائع في "حمة البارود" حلماً ومقدساً، واقع في اليومي الذي لا ينفي، بحالٍ مُكْنَةُ الأمل من نور الغد القادم، وفي ذلك يقول<sup>(١)</sup>:

دامعة عيناك خبأتِ بها

خوف الليلي القاتمة

وقلت لي ملعونة

كل الصُّور القادمة

...

\* \* \*

في حمة البارود ضاعت من يدي

ثلةُ أحلامٍ وبقياً معد

ضيَّعت يومي غير أني لم يضع مِنِي غدي.

ويُرسِّخُ الشاعر الأنسنة الغائية؛ بِحِكْمَةِ النَّمْذَجَةِ المُوحِيَّةِ بِالصَّبَرِ وَالتَّضْحِيَّةِ، عَلَى مَا فِي الْقَالِبِ الاستعاريِّ الرَّمْزِيِّ؛ مِنْ تعميقِ المماثلةِ المنطقيةِ بَيْنَ: الكَائِنِ، وَالْمَكْنُونِ، وَلِلْقَنَاعِ الْمَنْزَاحِ صُوبِ التَّكْشُفِ الْوَاعِيِّ؛ مُكْنَةُ تَرْسِيخِ أُمْتُولَةِ الْمَنْطَوْقِ فِي وَاقِعِ الْمَوَاجِهَةِ؛ الْمُسْتَنْدَةُ إِلَى أَيْدِيُولُوْجِيَا الْحِكْمَةِ وَالْفِدَاءِ، فِي وَجْهِ وَحْشَيَّةِ الْغَصْبِ وَالدَّمَاءِ؛ وَمَقْصِدُ الْمَقْصِدِ بَادِ فِي إِرْسَالِ السَّلَامِ لِغَدِ الْبَائِسِينِ وَالصَّغَارِ، حِيثُ يَقُولُ فِي قصيدة "أُوراق حِمَاءٍ"<sup>(٢)</sup>:

حَمَّامَةٌ حَطَّتْ عَلَى رَأْسِ الْمَسِيحِ

كَانَ الصَّلَبُ لَمْ يَزُلْ نَبِعًا يَنْزَ، وَالْمَسَامِيرُ تَصْبِحُ

"فَلَتَغْرِسِي مِنْقَارَكَ الْجَمِيلِ فِي جَرَاحِي

تَعْمَدِي، تَعْمَدِي

فِي غِدِ، يَصِيرُ رِيشَكَ النَّدِيَّ

حَدَائِقًا لِلْبَائِسِينِ وَالصَّغَارِ

(١) نفسه، ص ١٦٧، ١٦٨.

(٢) توما، الأعمال الشعرية، ص ١٣٧.

هناك صوني موعدى.

ويكتسب النّضال الكادح قيمة الإضاءة الإنسانية الحكيمية، بموازاة الحُلم الثوريِّ الفريد، الملائم مع مطالب العمال؛ لغاية تجسيد الآمال؛ في مكّنة "العزّ"، وخصب "الستابل"، فيختتم توما قصيدة "صورة إنسان" على إيقاع الانتصار، عقب رصده مظاهر الانكسار، ليقول<sup>(١)</sup>:

آه يا أطيب كادح

آه يا أطيب عامل

لم تزل في الذُّلّ رجالك

ما زلت تناضل

لرغيف الخبز ما زلت تناضل

وأنا أحلم بالفجر الذي

يحمل للعمال عِزّاً وسنابل.

ولتعزيز الانتصار الإنسانيِّ، في الإطار القوميِّ؛ مبرر النهج الرؤويِّ للفجر الجديد، عقب انكسارات الشعوب بفعل الطُّغاة والاحتقارييْن؛ لتصبح الوحيدة، المؤسّسة في وحي الصّحوة، أهْزوَجَة الحالين بالحرّيَّة، لوجه الشّمس المُجلَّ بالانتصار، فيقول الشّاعر في قصيدة "العالم الآتي"<sup>(٢)</sup>:

خيطٌ من الرؤيا

من الفجر الجديد يشدُّني

فأرى الشعوب

كفًا بكم حطّمت أصنامها

وتعانقت فيها القلوب،

والاحتقارييْن بين مزابل التّاريخ

قد لفظتهم الأيام كالشّيء الغريب

والمشعلين حرائقًا في الأرض كي يتمتعوا

(١) نفسه، ص ٢٠٢.

(٢) نفسه، ص ٢٠٨.

خيطٌ من الرؤيا  
وفجرٌ باسمٍ في عمق ذاتي  
صحت الجماهير التي  
جُلدت بأسواط الطغاء  
والموتّقون بقيدهم  
غنوا لوجه الشّمس ألحان الرّعاء.

### المطلب الثالث: الانتصار الاستشرافي

وأكب الخطابُ الشّعريُّ فورة الأمل، في فوضى القيد، والحسّار، والبارود، والدم، وأرسى نهج الاستشراف على نحوٍ واعدٍ بالغد المُستعمل بالضياء، كما استلَّ من عمق السُّكُون صخب الحياة والنّماء، ومن وسط العتمة الغد السّاكن في سُموّ السماء؛ على ما في التّبديّات المضمونية من مجابهةٍ بائنةٍ لشواحن الانكسار؛ بمؤسّسات الانتصار؛ حين يكون التّأصيلُ الفنيُّ بال قالب الشّعريُّ أُذلوجةً الوعي بحيثيات المرحلة، والسعّي لاستملاك نضاراة الروح، وقوّة الفعل، ورفعه الغاية.

أمّا قصيدة "أوراق حمراء"؛ فأراد الشّاعر لاستهلالها أن يُبيّن مدى الدّقة المُفعمة بالأمل الاستشرافيُّ الفريد، والتحدي النّضاليُّ المُنْبِّق من سائر العذابات، حيث يقول<sup>(١)</sup>:

يبني وبين السّجن خطوة  
يبني وبين الموت خطوة  
يبني وبين النّصر خطوة  
لن يلحقوا بي فحصاني اخترق اليوم مجال الجاذبية  
أيتها الأقمار خلف الشّجر الطالع في الأرض السّخية  
نحوك ما زلت أشقُ الريح كالسيف

(١) توما، الأعمال الشّعريّة، ص ١٢٩.

وأطوي قمةً في إثر قمةً

ما الزَّانِزِينَ لِتَثْنِينِي وَلَا الْكَرْبَاجُ

أَوْ مَلِيونَ لِكَمَةٍ

لَأَنِّي أَقْوَى مِنْ "الْأَسْ أَسْ" حُبُّ الْأَرْضِ أَقْوَى،

حُبُّهَا "كَالصَّبَرُ" فَوْقُ الصَّخْرِ أَوْ فِي الرَّمَلِ يَنْمُو

وَأَنَا بُرْعَمَةُ الرَّعْدِ وَبَذْرُ الزَّلْزَلَةِ

سِينِتِهِي احْتَلَّكُمْ سِينِتِهِي لَنْ أَمْهَلَهُ

وَخَطْوَةُ بَيْنِي وَبَيْنِ النَّصْرِ قَدْ رَأَيْتُ أَوْلَاهُ.

وَأَنْ يُؤَسِّسَ الشَّاعِرُ لِمَلْحِ الْبَيْنُونَةِ بَيْنِهِ وَبَيْنِ السَّجْنِ وَالْمَوْتِ؛ فَلَأَنَّهُ يَرِيدُ لِبَيْنُونَةِ النَّصْرِ أَنْ تَزْدَانَ  
نَشْوَةً بِتَرْقُبِ خُطَابِ الْمُتَسَارِعَةِ؛ وَهُوَ الَّذِي أَرْسَى فِي الْمُضْمُونِ حَضُورَ حَصَانِهِ الْغَرَائِبِيِّ الْمُخْتَرِقِ  
مَجَالِ الْجَاذِبَيَّةِ؛ الْمَنْسَاحُ فِي سَائِرِ الْإِتْجَاهَاتِ حَرْكَةً، وَمُخَاتَلَةً، وَانْقَضَاضًا، وَقَدْ طُوِّيَتْ لَهُ الْقَمَمَةُ فِي  
إِثْرِ قَمَمَةٍ؛ حِينَمَا شَقَّ الرَّيْحَ كَالسَّيْفِ؛ وَبُغْيَتِهِ أَقْمَارُ الْحُرْيَّةِ، الْبَادِيَةُ خَلْفُ أَشْجَارِ الْأَرْضِ السَّخِيَّةِ، وَعِنْدَمَا  
تَضَحِّي الْوَجْهَةُ بِائِنَةً؛ يَسْتَبِينُ التَّحْدِيُّ بِرَفْضِ الْذُلِّ وَالْانْكِسَارِ، تَحْتَ سِيَاطِ الْجَلَادِ وَعِذَابَتِهِ، وَحِينَهَا يَغْدُو  
الْحُبُّ الْمُشْتَمِلُ بِالصَّبَرِ "بُرْعَمَةُ الرَّعْدِ" وَ"بَذْرُ الزَّلْزَلَةِ"؛ لِيَصْعَدَ الْوَعِيدُ، فِي عَلَاهِ، يَقِينًا مُزَرَّاً بِالْفَعْلِ:  
"سِينِتِهِي احْتَلَّكُمْ سِينِتِهِي لَنْ أَمْهَلَهُ"؛ فَتَكُونُ تَبَاشِيرُ النَّصْرِ الْأُولَى، عَلَى مَسَافَةِ خَطْوَةٍ مِنَ الشَّاعِرِ  
الثَّانِيِّ.

وَيَرِصُدُ الشَّاعِرُ، فِي الْفَصِيَّدَةِ نَفْسَهَا، الصَّمَّتُ الْمُؤَسَّلُ بِالتَّكْرِيرِ الْثَّلَاثِيِّ؛ مِنْ جَهَةِ تَوْصِيفِ  
السُّكُونِ الْمُشْتَمِلِ بِالنَّيْرَانِ وَالْجَرَاحَاتِ الْغَائِرَةِ، وَالانتِظَارِ لِسَانِ حَالِ الْمُسْتَلَّيْنِ، لِمَحَارِيثِ الْإِخْصَابِ  
الثَّوْرِيِّ الْجَدِيدِ؛ بِبَذْورِ الْوَحْدَةِ، وَالْمَضَاءِ، وَالنَّضَالِ؛ كَيْمًا تَمَثُّلُ أَسْطُورَةِ الْخَلْقِ وَاقْعًا؛ بِوْلَادَةِ السَّمَاءِ  
كَوْكِبًا؛ إِيَّادِنَا بِالْعَوْدِ الرَّبِيعِيِّ الْزَّاهِرِ بِالْبَهَاءِ، وَالْزَّاهِرِ بِالْحُرْيَّةِ وَالْعَطَاءِ، فَيَقُولُ<sup>(١)</sup>:

صَمَّتْ، صَمَّتْ، صَمَّتْ

وَخَلْفُ الصَّمَّتِ نِيرَانٌ وَجَرَحٌ

(١) تُومَا، الْأَعْمَالُ الشَّعْرِيَّةُ، ص ١٣٢.

غائر في العمق ينضر المحاريث الجديدة

إن لم نهiei أرضه للبذر كيف إذن

تلد السماء كوكبا

وتدور دورتها الفصول.

وتكون للمقطعين التاليين مزيّة التأسيس للاتحاد بالوطن، وقد بلغ الشاعر ذروة الظماء لصدره، واحتشدت شرایینه بفورة الثورة؛ غضباً وفaca لاستلاب ("المغول"/ الاحتلال) الفرح والأمل؛ بتشظي الوطن والإنسان، بين: "العساكر" ، و"الخيول" ، ثم يكون للتصدي عنوان التحدي؛ بنفي أثر القضبان والقيد على التئامه مع الأرض؛ مُبّشراً بزوال شبح الغزاة في الغد القادم، وحينها يقول<sup>(١)</sup> :

ظمآن يا وطني، جحيم في شراییني

وكأسك راح يشربها المغول

تعبان يا وطني وصدرك راحتي

لکننا نصفان تشطرنا العساكر والخيول.

\* \* \*

لن تمنع القضبان وجهك عن عيوني

في يميني لن يظل القيد لن

وغداً سيندحر الغزاة فظلهم شبح يزول.

ويرسي الشاعر في قصيدة "دوار" ، ملامح الاستشراف الإخصابي للحياة الأرضية والإنسانية على حد سواء، وقد جسدت الذكرى متكاً المضمون المتارجح بين: القيد والانكسار، والربيع والانتصار؛ فإن كان الرّمّن السّردي يوثق لقיד الشاعر؛ فللزّمن الأسطوري أن يكشف الرّبيع السّافر، في ذكرى (الحبيبة/ الأرض/ "بيت لحم") ، الماثلة بملء خصوبتها؛ صوراً من: الحبّ، والرّبيع، والخضراء، والزّهور، والنّدى، والأريح، مع حضور المظاهر الاحتفالية بالموال، وبسمات الجيران المُحتشدة بالأمال، وفي ذلك يقول<sup>(٢)</sup> :

(١) نفسه، ص ١٣٢.

(٢) توما، الأعمال الشعرية، ص ١٤٩.

نيسان يا حبيبتي يشدُّني إليك

نيسان والربيع،

يحملني إلى الدروب الخضر والجبال

يشدُّني إلى الزهور في تلالنا

إلى النهار ينضج الندى

ويطلق الشباب من عقاله

إلى الأريج في حنايا درينا

وبسمة الجiran والموال

نيسان يا عزيزتي في السجن إلا أنني

أراك تمثيلين، كأنما أمامي

ملء العيون صورة

وفي الهواء عطرك المدرار

أكاد أن أمد راحتني إليك

غير أنني أصاب بالدوار.

وما زال الشاعر يحلق في فضاء المكان البوري، مُجسداً بقصيدة "في بلدي" الملامح الإنسانية الاجتماعية، ومؤصلاً للداء الفردي؛ في سبيل النعيم الجماعي؛ بالحرية، والأمان، والضياء؛ فإن خفت النور بفعل الديجور؛ فإن لشاعر فرديًّا أن يجلب النصر مع فيض الحبور؛ بمزيد الرسوخ والثبات، في وجه العاتيّات الملمّات، كما الزّيتون المتّجذر في الأرض؛ دلالةً على الشموخ والانتماء، أمام مختلف الأعداء، فيقول<sup>(١)</sup>:

يا مصابيحي الحزينة

يكثر الديجور حول النور

(١) نفسه، ص ١٦٢، ١٦٣.

لكنَّ شعاعاً واحداً يكفي لنبدأ

عندما يصبح موت الفرد مهراً

وحياتِ الكلِّ مبدأ

ويصير الناس كالزَّيتون في أرضِ بلادي

لا رياح الغرب تنتهي إلى سوقِ المزاد

لا ولا هم يهجرُون.

ويصوّغ الشّاعر الأمل من الظّلال السّوداويَّة المُخيمَة على المدينة؛ بأجراسها المُشيرَة إلى قُوَّةِ  
الحريق، وتعاظُم الصَّمت، وهول المذبحة؛ فينهض فتاه، وهو الذي استنهض في رؤاه، فُورَّة الثَّورة من  
تحت الرُّكَام، وتشمير الزُّنود رغم الآلام؛ لتعدو الرُّؤية يقيناً بعَود البَشْر والْحُبُور، على أيدي جنود  
الفِداء المَمْهُور، للرِّجال والأطْفال؛ بينما ترдан الشَّوارع بالشَّمس والورود؛ لتفَرَّع الأجراس، في  
المُنتَهَى؛ بشارَة نصَّرٍ على شَرٍّ انقضى، فيقول في قصيدة "أَجْرَاس" (١):

رأيَته، رأيت وجهه الغلام

ينهض من تحت الرُّكَام

معفَّر الجبين ثائراً

مشمر الزُّنود

أيقنت حينها بأنَّنا نعود

بأنَّ يوماً قادماً سيحمل الجنود

ويحمل الرِّجال والأطْفال

ويغرق الشَّوارع الحزينة

بالشَّمس والورود

وتفرَّع الأجراس ثانية.

(١) توما، الأَعْمَال الشُّعُريَّة، ص ١٨٤.

وينتصر توما للربيع القادم، في نشيد الأخير من قصيدة "عوليس في الرحالة الأخيرة"، وقد كانت "بيت لحم" مركز جاذبيته في النشيد الأول؛ ليصوغ من العتمة حكاية البركان المعلى بالعلم، ويصنع من الدّموع، والغربة، والألم، والدماء، والوطن المذبح، وعرق الكادحين؛ الزهرة، والنور، والسيوف، متحداً بالأرض في ثباتها الماثل بالسرور والزيتون، ومقسماً، على سبيل التكرير الثلاثي، بالربيع القادم؛ الآتي بثورته، وحبه، ومضائه، وكبرياته، حيث يقول<sup>(١)</sup>:

### النشيد الأخير:

رَبِّمَا العَنْتَمَةَ تَمْتَصُّ دَمِيِّ،  
رَبِّمَا أَغْفَوْتُ وَلَا أَصْحَوْتُ لَكُنَّ  
فَوْقَ بَرْكَانِ سَيْقَنِي عَلَمِيِّ  
مِنْ دَمَوْعِ الْأَهْلِ مِنْ غَرْبَتِهِمِّ  
مِنْ نَشِيدٍ يَصْعُدُ الْآنَ عَلَى كُلِّ فِيمِّ  
مِنْ دَمَاءِ الْوَطَنِ الْمَذْبُوحِ مِنْ  
عَرْقِ الْكَادِحِ يَنْمُو أَلْمِيِّ،  
زَهْرَةً تُعْشِقُ نُورَ الشَّمْسِ فِي طَلَّتِهَا  
وَسَيْوِفَاً فَوْقَ صَدْرِ الْمَجْرَمِ،  
رَبِّمَا أَغْفَوْتُ وَتَمْتَصُّ شَرَابِينِيِّ  
عَرْوَقَ السَّرَّوِ وَالزَّيْتُونِ يَا أَرْضَ احْضُنِيِّ  
فَوْقَ جَرْحِ الْغُورِ فِي ظَهْرِكِ أَفْسَمْتُ يَمِينِيِّ  
فِي رَبِيعِ قَادِمٍ أَتَيْ فَمَا الْقَبْرُ بِبَاقِ  
كَيْفَ يَبْقَى عِنْدَمَا تَنْسَفَهُ نَارُ يَقِينِيِّ  
فِي رَبِيعِ قَادِمٍ أَتَيْ إِلَيْكُمْ  
فِي رَبِيعِ قَادِمٍ فَانْتَظَرُونِيِّ.

وممّا يقترن بالاستشراق الرّاسخ في المجموعة الشعرية، المصوّحة في فضاء نجمة المكان البُؤرة "بيت لحم"، ختام قصيدة الشاعر "أغنية للسودان"؛ التي وتفت للانكسار القوميّ، ورأته، في

(١) نفسه، ص ٢٢٣، ٢٢٤.

تضاعيفه، وجهاً مُشرقاً بالأمل، في بلاد الشمس والثوار؛ ليكون السقوط إعلان بدء الانتصار، فيقول الشاعر<sup>(١)</sup>:

وجهك المُشرق يعطيني الأمل  
وجهك المُشرق رغم العار  
عندما أعرف عن شعب ظفار  
ومن الثوار في أرض عدن  
يا بلاد الشمس والثوار  
يا بلادي العربية  
عندما نسقط من أجل القضية  
إنما نعلن بدء الانتصار.

وتندئ إيحاءات الانتصار؛ بالمحفزات: الوجودية، والإنسانية، والاستشرافية، في غير موطن من المبني النصيّة الشعرية والنثرية، في استهلال المجموعة وختامها؛ لغاية ترسيخ الأدب الثوري؛ وحِكمة الأثر التّوّيري؛ بالتمرد الاستهلاقي، على سائر تمثّلات الانكسار<sup>(٢)</sup>.

ونستوحي من التّحليل السابق؛ أنَّ هذه المجموعة الشعرية، قد شكّلت، في مجمل نتاج الشّاعر، إضافةً جديدةً للشّعر في الأرض المحتلة؛ سواء من حيث المضمون الذي يملّكه، أم من حيث البناء الفني<sup>(٣)</sup>، كما جسّدت أنموذجًا مهمًا لأدب السّجون؛ حيث كتب الشّاعر خلال المدة "الّتي قضّاها في السّجن، ديوانه الشّعري الثاني "نجمة فوق بيت لحم"، الذي نشره عام (١٩٧٦م)<sup>(٤)</sup>؛ وقد "صدر وخليل في السّجن، في سبعينيات القرن المنصرم، عن دار صلاح الدين في القدس؛ وربما احتلَّ الشّاعر

(١) توما، الأعمال الشعرية، ص ١٧٩.

(٢) لمطالعة مواطن أخرى، في "ملامح الانتصار"؛ يُنظر: توما، الأعمال الشعرية، ص ١٢٤، (- استهلال نثري في الانتصار الاستشرافي، "بنابيع"؛ ص ١٢٧، (- استهلال نثري في الانتصار الوجدي، "بنابيع"؛ ص ١٢٧)، (- ختام نثري في المجموعة الشعرية، في الانتصار الاستشرافي، "توقف فليا").

(٣) الأسطة، عادل، "(٢) نجمة فوق بيت لحم"، مجلة البادر المقدسية، (ع: ١١)، (كانون الثاني/ ١٩٧٧م)؛ نقلاً عن: توما، الأعمال الشعرية، ص ٣٣٠، (- أصوات نقدية).

(٤) الجبوسي، سلمى الخضراء، موسوعة الأدب الفلسطيني المعاصر؛ (١) الشعر، (ط ١)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، (١٩٩٧م)، ص ١٥٨، (- الشعر / - خليل توما [من مواليد ١٩٤٥م])؛ وذكر محمد شراب أنَّ هذه المجموعة نُشرت في سنة (١٩٧٨م)؛ يُنظر: شراب، محمد محمد حسن، شعراء فلسطين في العصر الحديث، (ط ١)، الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، وبيروت، (٢٠٠٦م)، ص ١٣٥ - ٩٨ - خليل توما؛ بينما كان تاريخ نشر طبعة "دار صلاح الدين" في (تشرين أول/ ١٩٧٧م)؛ يُنظر: توما، خليل، نجمة فوق بيت لحم، (د. ط)، منشورات صلاح الدين، القدس، (تشرين أول/ ١٩٧٧م).

مُؤشراتُ الانسِسارِ ومُحَفَّزاتُ الانتصارِ في الخطاب الشعريِّ الفلسطينيِّي مُدارسةً أيدِيولوجِيَّةً في "نجمة فوق بيت لحم" لخليل توما  
د. طه غالب عبد الرحيم طه

لديوانه هذا مكانةً شعريةً مميزةً في حينه<sup>(١)</sup>؛ فكان بذلك أحد الشعراء المعتقلين، الذين قدّموا صورةً مُفصَّلةً لقصوة السجَّان، وصمود المعتقل، ويوميات السجين<sup>(٢)</sup>، بيد أنَّ الدراسات الحديثة، في "أدب السُّجون"، أغفلت نتاج الشاعر خليل توما بعامَّة، ومجموعة "نجمة فوق بيت لحم" بخاصة<sup>(٣)</sup>.

أمَّا الاختلاف بين قصائد المجموعة؛ فقد كان "واضحًا وبيِّنًا" سواءً من حيث الشكل الفنيّ، أو من حيث المضمون؛ حيث يتخلَّص الشاعر في قصائده الأخيرة من الغنائية، إلى الشكل الدراميّ للقصيدة، كما نلاحظ تركيز الشاعر على قضيَّة التحرُّر الوطنيّ في قصائد (الشمس والحصار)<sup>(٤)</sup>.

وانمازت نظرة الشاعر، في هذه المجموعة، بالشُّمولية الرُّؤويَّة؛ من حيث تأسيسه للبعد الاجتماعيّ، المُعْنَد بالدور الطليعيّ للجيل الجديد والمرأة، والتَّالُف الطبقيّ الاشتراكيّ، والحفاوة البائنة بحركات التحرُّر على الصعيديَّن: القوميّ، والعالميّ، واستشراف الانتصار الثوريّ المُعزَّز بالفاء، ذكُّر جميعه في ظلال المكان البوريّ "بيت لحم"، الذي جسد النَّمذَجة التَّصويريَّة الواعية للوطن السَّلبي بـكليته<sup>(٥)</sup>.

وقد صاغ خليل توما "تجربته الشعريَّة، من واقع قضايا شعبه وهمومه وأحلامه، وكان نتاج فكريٍّ يقوم بدور الرفض والتَّمرُّد على الاحتلال، وتوجيه الجماهير نحو المحافظة على وجودها الحضاريّ، وكان واعيًّا لطبيعة كُلّ مرحلةٍ ومتطلباتها، والأهداف التي يسعى الفعل الثوريُّ لتحقيقها؛ كي يكتمل الانسجام بين دور الكلمة والبندقية، وشاعرنا هو مثالٌ للقول والفعل؛ فقد كتب وناضل وسُجِّن مقابل ذلك<sup>(٦)</sup>؛ فكان، بذلك، "صوتًا شعريًّا يُعبِّر عن معاناة الشعب، ويمتاز عن غيره بصدق شعره؛ الذي هو انعكاسٌ لمعاناته وتجربته"<sup>(٧)</sup>، كما رَسَخ في المضمون الشعريَّة خطابه البروليتاريّ والواقفيَّ، على نحوٍ واضحٍ<sup>(٨)</sup>.

(١) الأسطة، عادل، نجمة فوق بيت لحم، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الآيام" ([www.al-ayyam.ps](http://www.al-ayyam.ps))، بتاريخ: (٤ / ١٢ / ٢٠٠٥ م).

(٢) يُنظر: تاجا، وحيد، الناقد الأدبي إبراهيم خليل لـ"أشعرة": الشعر حين يغرق في السياسة المباشرة والأيدلوجيا يفقد شعريته ويفدو شعارات، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الوطن" العمانيَّة ([www.alwatan.com](http://www.alwatan.com))، بتاريخ: (١١ / ١ / ٢٠١٥ م).

(٣) الأسطة، نجمة فوق بيت لحم... نجمة في رام الله، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الآيام" ([www.al-ayyam.ps](http://www.al-ayyam.ps))، بتاريخ: (٩ / ٢٢ / ٢٠١٣ م).

(٤) الأسطة، "(٢) نجمة فوق بيت لحم؛ نقلاً عن: توما، الأعمال الشعريَّة، ص ٣٣١، (- أصوات نقدية).

(٥) يُنظر: الأسطة، "(٢) نجمة فوق بيت لحم؛ نقلاً عن: توما، الأعمال الشعريَّة، ص ٣٣٠ - ٣٣٤، (- أصوات نقدية).

(٦) القوميُّ، نمر، "خليل توما... وإحياء الذكرة، الموقع الإلكتروني لصحيفة "دنيا الوطن" ([www.alwatanvoice.com](http://www.alwatanvoice.com))، بتاريخ: (٤ / ٤ / ٢٠١٦ م).

(٧) الأسطة، "(٢) نجمة فوق بيت لحم؛ نقلاً عن: توما، الأعمال الشعريَّة، ص ٣٣٠، (- أصوات نقدية).

(٨) يُنظر: مواسي، فاروق، "مونولوج نفدي: أغانيات" و"نجمة" خليل توما، مجلة الجديد، حيفا، (ع: ٨)، (١٩٧٨م)؛ نقلاً عن: توما، الأعمال الشعريَّة، ص ٣٦٥، (- أصوات نقدية).

وكان الشاعر "صوتاً مُتميّزاً... إلى جانب أصواتٍ قليلةٍ؛ مثل: عبد اللطيف عقل، وفدوى طوقان، وعلى الخليلي، وبعض آخرين، كان ذا حضورٍ لافتٍ، ويكتفي أنَّ ديوانيه الأوَّلَيْن "أغْنِيَاتٍ.." و"نَجْمَةٍ.." صدراً عن دار نشر صلاح الدين، التي تُعدُّ أبرز دار نشرٍ في حينه، وكانت منشوراتِها تُحقِّق انتشاراً واسعاً، ويحظى من ينشر فيها بسمعةٍ أُدبِّيةٍ جيَّدةٍ؛ لأنَّ خليل توماً كان شاعراً ملتزماً؛ فقد حقَّ حضوراً لافتاً؛ ولأنَّه، أيضاً، قرن التجربة بالفعل؛ حيث اعتُقل لسنواتٍ؛ فقد انضاف اسمه إلى قائمة شعراء المقاومة<sup>(١)</sup>.

### الخلاصة:

تمخَّض الدَّرْسُ التَّحليليُّ السَّابقُ؛ عن الأُطْرِ المضمونِيَّةِ لِمُؤَشِّراتِ الانْكِسَارِ، وَمُحَفَّزَاتِ الانتِصَارِ؛ إذ بدت المُؤَشِّراتُ في الانْكِسَارِ: (الذَّاتِيُّ، والجَمْعِيُّ، والقَوْمِيُّ)؛ بينما تمظَّهرت المُحَفَّزَاتُ في الانتِصَارِ: (الوُجُودِيُّ، والإِنْسَانِيُّ، والاسْتِشْرَافِيُّ).

وقد جسَّد الانْكِسَارُ الذَّاتِيُّ تأسيساً لمعطيات المرحلة الوطنية، وانعكاساتها الاجتماعية والسياسيَّة، على الذَّاتِ المندغمة مع الدُّونِ الجَمْعِيِّ، عقب المُؤَثِّراتِ الحَدِيثَةِ الجسيمة؛ ممثَّلةً في فاجعني: النَّكَبةُ، والنَّكَسةُ؛ ولذا رأينا الدَّوَالَ الشَّعُوريَّةَ تتضوَّي ضمنَ الحقول المُتَصَّلَةِ بمشاهدِ الرَّحِيلِ، والدَّمَارِ، والضَّيَاعِ، والموتِ، والأُسرِ، والعدَابِ، والفَقْرِ، والجُوعِ، والحرْمان؛ المُوحِيَّةُ بانففاءِ الأَمْلِ، وانقطاعِ الرَّجَاءِ، وانغلاقِ الدَّرَبِ، مع إلْحَاحِ الشَّاعِرِ على الاحتفاظِ بفسحةِ الأَمْلِ في الْحَرَيَّةِ.

وبذا الانْكِسَارُ الجَمْعِيُّ توصيِّفاً واقعِيًّا لِأثْنَارِ النَّكَسةِ على السَّيَّاقِ الاجتماعيِّ، واستهاباً أيدِيولوجيًّا للفعل النَّضاليِّ، في وجهِ الاستِلابِ الْاحتلاليِّ، مع ترسِيخِ قيمِ التَّحدِيِّ في ذروةِ التَّصْدِيِّ، والمُواجهَةِ في صميمِ المُجَابَهَةِ، واستيلادِ الْبُطُولَةِ من رَحْمِ الفَاجِعَةِ؛ ليتأصَّلُ الخطابُ ضمنَ ثلَاثَةِ أُطْرِ مضمونِيَّةٍ؛ ممثَّلةً في: إدانةِ عبَيَّةِ المحتلِّ واستلابِهِ وقمعِهِ، وإيَّانَةِ مظاهرِ الحِصارِ والانْكِسَارِ، فضلاً عن الإعانَةِ الفكرِيَّةِ للأدلوَجَةِ الوطنيَّةِ، في تأصيلِ الْوُجُودِ والثَّباتِ؛ بالترَمِيزِ النَّجْمِيِّ، والإيقاعِ الصَّوْتِيِّ.

وأَسَسَ الخطابُ الشَّعُوريُّ، في سياقِ الانْكِسَارِ القَوْمِيِّ؛ للتَّوثِيقِ الحَدِيثِيِّ، والكشفِ المفصَّليِّ، لحيثَيَاتِ المرحلةِ، التي أَلْقَتْ بظلالِها السُّوَدَاوِيَّةَ على الإطَارِ الجَمْعِيِّ، في محتضنِ الامتدادِ القَوْمِيِّ؛ من خلالِ الْوَقْوفِ على ملامِحِ الانْكِسَارِ، وبيانِ آثارِهَا، وكشفِ مُخْرَجَاتِهَا، وانتهاجِ مواجهَتِهَا؛ على

(١) الأُسْطَةُ، عادل، خليل توما.. الأَعْمَالُ الشَّعُوريَّةُ، المُوقَعُ الْإِلْكْتَرُونِيُّ لِصَحِيفَةِ "الْأَيَّامِ" (www.al-ayyam.ps)، بِتَارِيخِ: (٢٠١٦/٢/١٤)؛ ولرَصدِ ملامِحِ الحَرْكَةِ الشَّعُوريَّةِ الْفَلَسْطِينِيَّةِ؛ فِي مَرْحلَتَيِّ: التَّأْسِيسِ، وَالنُّضُجِ؛ يُنْظَرُ: مصطفى، خالدُ عليٍّ، الشَّعُورُ الْفَلَسْطِينِيُّ الْحَدِيثُ ١٩٤٨ - ١٩٧٠م، (ط٢)، دارِ الشُّوُونِ الْتَّقَافِيَّةِ العَامَّةِ "آفَاقُ عَرَبِيَّةٍ"، بَغْدَادُ، (١٩٨٦م)، ص١٧٩ - ٣٠١، (- الْبَابُ الثَّانِي: الشَّعُورُ دَاخِلُ الْأَرْضِ الْمُحَلَّةِ) - مُقَدَّمة: الْعَرَبُ الْفَلَسْطِينِيُّونَ فِي الْأَرْضِ الْمُحَلَّةِ - الفَصْلُ الأوَّلُ: مَرْحلَةُ التَّأْسِيسِ / - الفَصْلُ الثَّانِي: مَرْحلَةُ النُّضُجِ).

مُؤشراتُ الانكِسَارِ وَمُحَفَّزاتُ الانتِصارِ فِي الخطابِ الشعريِّ الفلسطينيِّ مُدارَسَةً أيدِيُولوژيَّةً في "تجَّةُ فَوْقِ بَيْتِ لَحْمٍ" لخليل توما  
د. طه غالب عبد الرحيم طه

الصَّعيَّدِيْنِ: الأيدِيُولوژيِّ، وَالفنِّيِّ؛ فَتَمَثَّلَ المَلَامِحُ فِي: العَجْزِ، وَانْحَسَارِ الفِعْلِ، وَانْتِفَاءِ المَوَاجِهَةِ؛  
وَانْعَكَسَتِ الآثارُ عَلَى الْبِنْيَةِ الجَمْعِيَّةِ فِي: ذُرْوَةِ الرَّحِيلِ، وَالتَّشْتُّتِ، وَالْمَوْتِ؛ وَتَبَدَّلَتِ الْمُخْرَجَاتُ فِي:  
تصَاعِدِ الْمَحْنَةِ، وَالْاِغْتَرَابِ، وَالْاِخْتِلَافِ، بِالإِضَافَةِ إِلَى اِغْتِصَابِ الْمَكَانِ، وَانْتِهَابِ مَقْدَرَاتِ الإِنْسَانِ؛  
وَظَهَرَتِ مَنْهَجِيَّةِ المَوَاجِهَةِ؛ فِي الْقِيمَةِ الصَّوْنِيَّةِ التَّنَبِيَّهِيَّةِ التَّقْرِيَّعِيَّةِ، وَالْمُعَزَّزَاتِ النَّضَالِيَّةِ الْعَمَلِيَّةِ، مَعَ  
حَضُورِ "بَيْتِ لَحْمٍ"؛ بِنَمْطِيِّ الْمُبَاشِرَةِ الْمُضْمُونِيَّةِ، وَالْتَّرْمِيزِ الإِيْحَائِيِّ.

وَلِلانتِصارِ بِمُحَفَّزَاتِهِ: الْوُجُودِيَّةِ، وَالْإِنْسَانِيَّةِ، وَالْإِسْتِشَرَافِيَّةِ؛ أَنْ يُؤْكَدَ قِيمُ التَّحْدِيِّ، وَالْمُوَاجِهَةِ،  
وَالْأَمْلِ؛ لِغَايَتِيِّ التَّعَبَّةِ الرُّوْحِيَّةِ، وَتَدْعِيمِ الْفَعَالِيَّةِ الأيدِيُولوژيَّةِ، فِي نَهْجِ الْمَقاوِمَةِ الْوَطَنِيَّةِ؛ وَصُولًا إِلَى  
الْحُرْيَّةِ، وَالْعَدْلِ، وَالْأَمَانِ؛ لِيَكُونَ الانتِصارُ الْوُجُودِيُّ تَرْسِيَّخًا لِاستِعَادَةِ الْذَّاتِ شَكْلَهَا وَعَنْوَانَهَا وَصَوْتَهَا،  
مَقَابِلَ الْعَدَمِ الْبَادِيِّ بِالْتَّهْجِيرِ، وَحَرِيقِ الدَّمِ؛ فِي تَعْزِيزٍ بَائِنٍ لِأَيدِيُولوژِيَا الثَّبَاتِ وَالْمُوَاجِهَةِ وَالْحَسْنِ؛ أَمَّا  
الْمَدِينَةُ فَحَاضِرَةٌ بِالنَّسْقِ الرَّمَزِيِّ الْمُتَسَقِّمِ مَعَ الْمَرْتَكِزِ الْعَنْوَانِيِّ لِلْمَجْمُوعَةِ الشَّعْرِيَّةِ.

وَتَجَلَّتِ الْمُحَفَّزاتُ الإِنْسَانِيَّةُ فِي نَمْطِيِّ الرَّصِدِ الْفَنِّيِّ لِلْمَسَاكِيَّاتِ الْبَشَرِيَّةِ، وَأَنْسَانَةِ الْأَفْضِيَّةِ  
الْمَكَانِيَّةِ؛ لِتَعْزِيزِ قِيمِ الْصَّمُودِ، وَالثَّبَاتِ، وَالْمُوَاجِهَةِ؛ بِإِضَاءَةِ الْفَعَالِيَّاتِ الإِنْسَانِيَّةِ، ضَمِّنَ الْبُؤْرَةِ الْمَكَانِيَّةِ؛  
فِي نَطَاقِيِّ الْمَدِينَةِ، وَالْبَلَدَةِ، وَفِي سِيَاقَاتِ الْمَشَاعِرِ التَّفَاعُلِيَّةِ، وَالْمَجَامِعِ الشَّعْبِيَّةِ، وَالْحَيَاةِ الْرِّيفِيَّةِ؛ لِغَايَةِ  
تَأْصِيلِ الْجُذُورِ الْوَطَنِيَّةِ، وَاسْتِهَاضِ الْأَيدِيُولوژِيَا النَّضَالِيَّةِ، وَتَحْقِيقِ الْعَدْلَةِ الإِنْسَانِيَّةِ، فِي غَدِ التَّحْرُرِ  
لِلْإِنْسَانِ وَالْمَكَانِ.

وَرَسَّخَتِ الْمُحَفَّزاتُ الْإِسْتِشَرَافِيَّةُ قِيمَةَ مَجَابِهَةِ شَوَّاخْصِ الْانكِسَارِ؛ لِتَحْفيِزِ الْأَمْلِ فِي مُؤَسَّسَاتِ  
الانتِصارِ؛ أَمَّا الشَّوَّاخْصُ فَمَاثِلَةُ فِي: الذُّلِّ، وَالْعَذَابِ، وَالْقِيَدِ، وَالْحِصَارِ، وَالْدَّمِ؛ وَأَمَّا الْمُؤَسَّسَاتُ فَكَائِنَةُ  
فِي: الْحُبُّ، وَالصَّبَرِ، وَالاتِّحَادِ، وَالنِّداءِ، وَيَغْدوُ الْقِيدُ الْأَيدِيُولوژيُّ فِي حِكْمَةِ الْإِنْتِفَاضِ عَلَى الْاِحْتِلَالِ؛  
مُشْتَبِلًا بِالثَّبَاتِ، وَمُحْتَكِمًا إِلَى الْقُوَّةِ، وَمُتَكَبِّلًا عَلَى حَقَائِقِ التَّارِيخِ.

أَمَّا مُسْتَوْصَى الرَّسِّ فِي إِثْرِ الْمُدَارَسَةِ؛ فَتَوْجِيهُ لِمَقَارِبَةِ الْأَسْسِ النَّصِّيَّةِ، فِي التَّقَانَاتِ الْبَنَائِيَّةِ، عَلَى  
نَحْوِ مَنْفَرِدٍ؛ بِاسْتِقْرَاءِ الْأَسْنَاقِ التَّرْكِيَّيَّةِ، وَاسْتِقْصَاءِ الْمَلَامِحِ الْأَسْلُوْبِيَّةِ؛ لِمَبْتَغِي الْوَقْوفِ عَلَى الْمُؤَسَّسَاتِ  
الْإِبْدَاعِيَّةِ، وَالْمُكَوَّنَاتِ الْفَنِّيَّةِ، لِلْمَجْمُوعَةِ الشَّعْرِيَّةِ.

## المراجع

إمام، إمام عبد الفتاح، (١٨٣) الطاغية؛ دراسة فلسفية لصورِ من الاستبداد السياسيّ، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، (مارس/ ١٩٩٤م).

إيجلتون، تيري، النقد والأيديولوجية، تر: فخرى صالح، (د. ط)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، (١٩٩٢م).

البيطار، د. فراس، الموسوعة السياسية والعسكرية، (ط١)، دار أسامة للنشر والتوزيع، عمان، (٢٠١٣م).

توما، خليل، (ت٤٠١٩هـ/ ٢٠١٩م)، الأعمال الشعرية، (ط١)، شركة نور للطباعة والتصميم، بيت جالا، (٢٠١٥م).

توما، نجمة فوق بيت لحم، (د. ط)، منشورات صلاح الدين، القدس، (تشرين أول/ ١٩٧٧م).

التونجي، د. محمد، المعجم المفصل في الأدب، (ط٢)، دار الكتب العلمية، بيروت، (١٩٩٩م).

الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد، (ت٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م)، الصّاحاح؛ تاج اللغة وصحاح العربية، تحر: محمد زكريّا يوسف، (ط٤)، دار العلم للملايين، بيروت، (١٩٩٠م).

الجيوسي، سلمى الخضراء، موسوعة الأدب الفلسطينيّ المعاصر؛ (١) الشعر، (ط١)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، (١٩٩٧م).

حافظ، أحمد غانم، الإمبراطورية الرومانية من النّشأة إلى الانهيار، (د. ط)، دار المعرفة الجامعية للطبع والنشر والتوزيع، الإسكندرية، (٢٠٠٧م).

حسيبة، مصطفى، المعجم الفلسفى، (ط١)، دار أسامة للنشر والتوزيع، عمان، (٢٠٠٩م).

ريكور، بول، محاضرات في الأيديولوجيا واليوتوبيا، تحرير وتقديم: جورج هـ. تيلور، تر: فلاح رحيم، (ط١)، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، (كانون الثاني، يناير، ٢٠٠٢م).

الزبيدي، محمد مرتضى، (ت١٢٠٥هـ/ ١٧٩٠م)، تاج العروس من جواهر القاموس، تحر: عبد العليم الطحاوي، (د. ط)، وزارة الإعلام الكويتية، مطبعة حكومة الكويت، الكويت، (١٩٧٤م).

شراب، محمد محمد حسن، شعراء فلسطين في العصر الحديث، (ط١)، الأهلية للنشر والتوزيع، عمان، وبيروت، (٢٠٠٦م).

الصالح، د. مصلح، الشامل؛ قاموس مصطلحات العلوم الاجتماعية؛ إنجليزي - عربي؛ مع تعريف وشرح المصطلحات، (ط١)، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، (١٩٩٩م).

صلبيا، جميل، المعجم الفلسفى باللغات العربية والفرنسية والإنكليزية واللاتينية، (د. ط)، دار الكتاب اللبناني، بيروت، (١٩٨٢م).

طبانة، بدوي، قضايا النقد الأدبيّ، (ط٣)، دار المريخ للنشر، الرياض، (١٩٨٤م).

عبد النور، جبور، المعجم الأدبيّ، (ط٢)، دار العلم للملايين، بيروت، (كانون الثاني، يناير/ ١٩٨٤م).

مُؤشراتُ الْأَكْسَارِ وَمُحَفَّزَاتُ الْأَنْتِصَارِ فِي الْخُطَابِ الشَّعْرِيِّ الْفَلَسْطِينِيِّ مُدَارَسَةُ أَيْدِيُولُوْجِيَّةُ فِي "تَجْمَهَةُ فَوْقِ بَيْتِ لَحْمٍ" لِخَلِيلِ تُومَا  
د. طه غالب عبدالرحيم طه

العرويُّ، عبد الله، مفهوم الإيديولوجيا، (٨٨)، المركز التَّقَافِيُّ العربيُّ، الدَّارُ الْبَيْضَاءُ، وَبَيْرُوتُ، (٢٠١٢م).

العقَاد، عبَّاس محمود، (ت١٣٨٣هـ / ١٩٦٤م)، حياة المسيح في التَّارِيخ وكشف العصر الحديث، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتَّوزيع، القاهرة، (أبريل / ٢٠٠٥م).

علوش، د. سعيد، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة؛ (عرض وتقديم وترجمة)، (ط١)، دار الكتاب اللبناني، بيروت، وسوشبريس، الدار البيضاء، (١٩٨٥م).

عمر، أحمد مختار، (ت٤٢٤١هـ/٢٠٠٣م)، *معجم اللغة العربية المعاصرة*، (ط١)، عالم الكتب، القاهرة، (٢٠٠٨م).

عناني، د. محمد، المصطلحات الأدبية الحديثة؛ دراسة ومعجم إنجليزي عربي، (ط٣)، الشركة المصرية العالمية للنشر - لونجمان، القاهرة، (٢٠٠٣م).

ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكرياء، (ت ٣٩٥هـ / ١٠٠٤م)، *معجم مقاييس اللغة*، تحرير عبد السلام هارون، (د. ط)، دار الفكر، بيروت، (١٩٧٩م).

الفَيْرُوزَيْبَادِيُّ، مَجْدُ الدِّينِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ، (تِ ٨١٧هـ / ٤١٥م)، الْقَامُوسُ الْمُحيَطُ، (د. ط)، دار الحديث، الْقَاهِرَةُ، (د. ت).

الكتاب المقدس؛ العهد الجديد، (ط٣)، دار المشرق والمطبعة الكاثوليكية، بيروت، (تشرين الثاني، ١٩٩٤م).

للاند، أندريه، (ت ١٣٨٣هـ / ١٩٦٣م)، موسوعة لالاند الفلسفية، تعریب: د. خليل أحمد خليل، اشراف: أحمد عویدات، (ط٢)، منشورات عویدات، بیروت، واریس، (٢٠٠١م).

مجمع اللغة العربية، المعجم الفلسفي، (د. ط)، الهيئة العامة لشؤون المطبع الأميرية، القاهرة، ١٩٨٣م).

مجموعة مؤلفين، الموسوعة العربية العالمية، (٢٤)، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، الدنمارك، (١٩٩٩).

مجموعة مؤلفين، الموسوعة الفلسطينية؛ القسم العام، (ط١)، هيئة الموسوعة الفلسطينية، دمشق، (١٩٨٤)

مصطفى، خالد علي، *الشعر الفلسطيني الحديث* (١٩٤٨ - ١٩٧٠م)، (ط٢)، دار الشؤون الثقافية العامة، "آفاق عربية"، بغداد، (١٩٨٦م).

مندور، محمد، في الأدب والنقد، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (١٩٨٨م).  
ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، (ت ٧١١هـ / ١٣١١م)، لسان العرب، (ط١)، دار  
صادر، بيروت، (د. ت).

هلال، محمد غنيمي، *النقد الأدبي الحديث*، (د. ط)، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (أكتوبر ١٩٩٧).

هوميروس، الأوديسة، تر: دريني خشبة، (ط١)، التدوير للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، والقاهرة، وتونس، (٢٠١٣).

وليامز، ريموند، (ت ٤٠٨ هـ / ١٩٨٨)، *الكلمات المفاتيح؛ معجم ثقافي ومجتمعي*، تر: نعيمان عثمان، تقديم: طلال أسد، (ط١)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، (٢٠٠٧).

وهبة، مجدي والمهند، كامل، *معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب*، (ط٢)، مكتبة لبنان، بيروت، (١٩٨٤).

#### ثانياً: ثبت الموضع الإلكتروني:

الأسطة، عادل، خليل توما.. الأعمال الشعرية، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الأيام"， ([www.al-ayyam.ps](http://www.al-ayyam.ps))، بتاريخ: (١٤ / ٢ / ٢٠١٦).

الأسطة، نجمة فوق بيت لحم، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الأيام"， ([www.al-ayyam.ps](http://www.al-ayyam.ps))، بتاريخ: (٤ / ١٢ / ٢٠٠٥).

الأسطة، نجمة فوق بيت لحم... نجمة في رام الله، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الأيام"， ([www.al-ayyam.ps](http://www.al-ayyam.ps))، بتاريخ: (٢٢ / ٩ / ٢٠١٣).

تاجا، وحيد، الناقد الأدبي إبراهيم خليل لـ"أشرعة": الشعر حين يغرق في السياسة المباشرة والأيديولوجيا يفقد شعريته ويعود شعارات، الموقع الإلكتروني لصحيفة "الوطن" العمانية، ([www.alwatan.com](http://www.alwatan.com))، بتاريخ: (١١ / ١ / ٢٠١٥).

القدومي، نمر، "خليل توما... وإحياء الذكرة، الموقع الإلكتروني لصحيفة "دنيا الوطن"， ([www.alwatanvoice.com](http://www.alwatanvoice.com))، بتاريخ: (٤ / ٤ / ٢٠١٦).

مجموعة مؤلفين، بيت لحم (مدينة)، الموسوعة الفلسطينية، ([www.palestinepedia.net](http://www.palestinepedia.net))، بتاريخ: (٢٣ / ٩، أيلول، سبتمبر / ٢٠١٣).

الموت يغيب الشاعر الفلسطيني الكبير خليل توما، بوابة "الهدف" الإخبارية، (<http://hadfnews.ps>)، بتاريخ: (الأربعاء / ١٣ / ٢، شباط، فبراير / ٢٠١٩ م / ٥٩ ص).



## **Jordanian Journal of Arabic Language and Literature**

### **An International Refereed Research Journal**

**Issued by the Higher Scientific Research Committee/Ministry of Higher Education and  
Scientific Research and the Deanship of Academic Research/Mu'tah University**

---

---

**Price Per Issue:** (JD 3)

**Subscription:**

Subscriptions should be sent to:

**Jordanian Journal of Arabic Language and Literature  
Deanship of Scientific Research  
Mu'tah Jordan  
Karak- Jordan**

**Annual Subscription:**

**Individuals:**

- Jordan : [JD 10] Per year
- Other Countries: [\$30] Per year

**Institutions:**

- Jordan : [JD 20] Per year
- Other Countries: [\$40] Per year

**Students:**

[JD 5] Per Year

**Subscriber's Name & Address:**

|                |  |
|----------------|--|
| <i>Name</i>    |  |
| <i>Address</i> |  |
| <i>Job</i>     |  |

**Form:**

Cheque:  Bank Draft  Postal Order

**Signature:**

**Date:** / /20

**Edited Books ( Conference Proceedings, dedicated books)**

1. author's name (2). title of the article placed in quotation marks (3). title of the book in bold print (4). Name(s) of the Editor 5. Edition, publisher, date and place of publication
6. page(s) number.

**Example:**

Al-Ḥiyārī, Muṣṭafā: “Tawaṭṭun Al-Qabā’il Al-‘Arabiyya fi Bilād Jund Qinnṣrin ḥattā Nihayāt Al-Qarn Al-Rābi’ Al-Hijrī”, **Fi Mihrāb Al-Ma’rifah: Dirasāt Muhda ilā Iḥsān ‘Abbās**, Ed. Ibrāhīm Ass’āfin, 1<sup>st</sup> edition, Dār Ṣāder and Dār Al-Gharb Al-Islamī, Beirut, 1997, p. 417.

- Names of foreign figures should be written in Arabic followed by the name in its original language placed in parentheses.
- Contributors should consistently use the transliteration system of the Encyclopedia of Islam, which is a widely acknowledged system.

Qurānic verses are placed in decorated parentheses, ﴿ ﴾ with reference to the name of the surat and number of the verse. The Prophet Tradition is placed in double parentheses like this: (( )) when quoted from the original sources of the Prophet Tradition .

**Editorial Correspondence**

Manuscripts for submission should be sent to: Editor-in-Chief,  
Jordanian Journal of Arabic Language and Literature  
Deanship of Academic Research  
P.O. Box (19)  
Mu’tah University, Mu’tah (61710),  
Karak, Jordan.  
Tel: (03-2372380)  
Fax. ++962-3-2370706  
E-mail: [jjarabic@mutah.edu.jo](mailto:jjarabic@mutah.edu.jo)

## References:

In-text citations are made with raised Arabic numerals in the text placed in parentheses<sup>(1)</sup>, <sup>(2)</sup> referring to notes that provide complete publishing information at the bottom of the page. Each page has its own sequence of numerals starting with the numeral 1 and breaking at the end of the page. The first time the author cites a source, the note should include the full publishing information. Subsequent references to the same source that has already been cited should be given in a shortened form.

## Basic Format

### Books

The information should be arranged in five units: (1) the author's name (Last name first followed by the first and middle names) (2) date of the author's death in lunar and solar calendars. (3) the title and subtitle of the book in bold print (4) name of translator or editor/compiler (5) edition number, publisher, date and place of publication, a number (for a multivolume work), and page(s) number.

### Example:

Al-Jāhīz, Abu 'Uthmān 'Amr ibn Bahr (d 255 AH./771 AD.). **'Al-Hayawān**. Editor Abdulsalām Muḥammad Ḥarūn. 2<sup>nd</sup> edition, Muṣṭafa al-Babi al-Ḥalabi, Cairo, 1965, vol. 3, p.40.

### Subsequent references to the same source:

Al-Jāhīz. **Al-Hayawān**, vol.3, p. 40.

### Manuscripts:

(1) author's name (last name, first followed by first and middle names) and date of death  
(2) title of the manuscript in bold print (3) place, folio number and/or page number.

### Example:

Al-Kinānī, Shafi' Ibn 'Ali. (d 730 AH./1330 AD.): **Al-Fadl al-Ma'thūr min Sīrat al-Sultān al-Malik al-Manṣūr**. Bodleian Library, Oxford, March collection number 424, folio 50.

### Articles in Periodicals:

(1)author's name (2) title of the article in quotation marks (3) title of the journal in bold print (4) volume, number, year and page number.

### Example:

Jarrār, Ṣalāḥ. “‘ynāyat al-Suyūṭī Biturāth al-Andalusi:Madkhal.” **Mu'tah lilbuhūth wa al-Dirasāt**, vol.10, number 2, 1415AH./1995AD., pp. 179–216.

**Conditions of Publications:**

- All contributions should be in Arabic. Contributions in English or any other language may be accepted with the consent of the Editorial Board
- The journal welcomes high quality scholarly contributions devoted to the Arabic language and literature, like articles, edited and translated texts and book reviews.
- The author should warrant in a written statement that the work is original, hasn't been submitted for any journal and is not part of an MA or Ph.D. dissertation.
- The work should follow the rules of scientific research
- It is a condition of publication that authors vest their copyright in their articles in the journal. Authors, however, retain the right to use the substance of their work in future works provided that they acknowledge its prior publication in the journal.
- Authors may publish the article in a book two years after publication, with prior permission from the journal, provided that acknowledgement is given to the journal as the original source of publication.
- After submission two of more referees will be asked to comment on the extent to which the proposed article meets the aims of the journal and will be of interest to the reader.
- Four copies of each manuscript should be submitted, typed on one side of A4 paper, 2.5 margins and double spaced. Manuscripts can be sent by ordinary mail accompanied by 3 ½ inch diskette in MS Word 97 or higher. The length of the manuscript should not exceed 40 pages.
- The first page should have the title of the article, the name(s) and institutional affiliations
- The Editorial Board reserves the right not to proceed with publication for whatever reason.
- Manuscripts that are not accepted for publication will not be returned to the author(s).
- The author(s) warrant that they should pay all evaluation fees in case they decide not to proceed with publication for whatever reason.
- The author(s) should make the amendments suggested by the referees within a month after the paper is passed to them.
- The journal reserves the right to make such editorial changes as may be necessary to make the article suitable for publication.
- Views expressed in the articles are those of the authors' and are not necessarily those of the Editorial Board or Mu'tah University, or in any way reflect the policy of the Higher Committee or the Ministry of Education in The Hashemite Kingdom of Jordan.

**Notes for Contributors:**

- An Arabic and English abstract of c.150 words should be included on two separate pages. Each of these two pages should include the title of the article, the names (First, middle and surname) of the author(s), the postal address and the e-mail, and their academic ranks. The keywords (c. 5 words) should appear at the bottom of the two pages.



Jordanian Journal of  
**Arabic Language and Literature**  
An International Refereed Research Journal

---

---

**Vol. (16), No. (4), 2020**

---

The journal is an international refereed journal, founded by the Higher Committee for Scientific Research at the Ministry of Higher Education, Jordan, and published periodically by the Deanship of Academic Research, Mu'tah University, Karak, Jordan.

**Editor-in Chief:** Professor: Anwar Abu Swailim

**Secretary:** Dr. Khaled A. Al-Sarairah

**Editorial Board:**

Professor Mohammad Mhmoud Al-Droubi  
Professor Mohammed Ali F. Shawabkeh  
Professor Ibrahim Al-Kofahi  
Professor Abdalhaleem Hussein Alhroot  
Professor Omar Abdallah Ahmad Fajjawi  
Professor Hussein Abass M. Al-Rafaya  
Professor Fayed Aref Soliman Al Quraan  
Professor Saif Al-Dain Taha Al-Fugara

**Editorial Advisory Board**

|                                  |                                 |
|----------------------------------|---------------------------------|
| Professor Abdulkarim Khalifah    | Professor Abdulmalak Murtad     |
| Professor Abdulsalam Al-Masadi`  | Professor Ahmad Al-Dhbaib       |
| Professor Abdulaziz Al-Mani'     | Professor Abduljalil Abdulmuhdi |
| Professor Mohammad Bin Shareefah | Professor Bakrey Mohamed Al-haj |
| Professor Salah Fadl             |                                 |

**Arabic Proofreader:** Dr. Khalil Al-rfooh

**English Proofreader** Prof. Atef Saraireh

**Director of Publications**  
Seham Al-Tarawneh

**Editing**  
Dr. Mahmoud N. Qazaq

**Typing & Layout Specialist**  
Orouba Sarairah

**Follow Up**  
Salamah A. Al-Khresheh

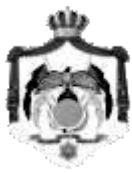
**©All Rights Reseved for Mu'tah University, Karak, Jordan**

**Publisher**  
**Mu'tah University**  
**Deanship of Academic Research (DAR)**  
**Karak 61710 Jordan**  
**Fax: 00962-3-2397170**  
**E-mail: jjarabic@mutah.edu.io**

© 2020 DAR Publishers

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system or transmitted in any form or by any means: electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without the prior written permission of the publisher.

**Mu'tah University**



**The Hashemite Kingdom of Jordan  
Ministry of Higher Education**



**Mutan University  
Deanship of Academic Research**

**Jordanian Journal of  
Arabic Language and Literature**  
Published with the Support of Scientific  
Research Support Fund

**Vol. (16) No. (4), 2020**



Ministry of Higher Education  
and Scientific Research



Mu'tah University

Jordanian Journal of  
**ARABIC**

An International Refereed Research Journal

Published with the Support of Scientific  
Research Support Fund

**LANGUAGE  
&  
LITERATURE**

**Vol. (16), No. (4), (2020)**

S. No

59

ISSN 2520 - 7180